

## NYĀYĀSARA

OF

Acharya Bhasarvajna with the Nyayasarapadapanchika of Vasudeva of Kashmir

> आचार्यभासर्वक्षप्रणीतो न्यायसारः काइमीरिकसूर्यसूनुवासुदेवविरिवतया न्यायसारपदपश्चिकया समेतः

> > Critically Edited

BY

Mahamahopadhyaya Pandit Vasudeoshasti Abhyankar

AND

PROFESSOR C R DEVADHAR M. A.
Fergusson College, Poona,

#### POONA

R. S. GONDHALEKAR'S BOOK-DEOPT,

1922.

Printed by K. R. Gondhalekar, Jagadhitechu Press, 507, Shanwar Poona City, and

Published by K. R. Gondhalekar, Proprietor R. S Gondhalekar's Book-Depot, Budhawar Chowk,

Poona City

#### PREFACE.

No apology I deem is necessary for this edition of the Ny8ya8ta with the very valuable commentary of V8sudeo of Kashmir which is among the earliest of the numerous commentaries on the book. In preparing this edition I have collated the following MSS all from the Bhāndārkar Oriental Research Institute —

- I % No 391 of 1875 76 which contains the commentary herein printed
- 2 η No 800 of 1887 1891
- 3 \$ No 89 of 1873 1874

B safes thes I have occasionally consulted Ms No 776 of 1884 1887 which contain the text interposed with the commentary cilled `Asyakalandhi of Mahadewsshraina The already printed editions of the text one, by Mr V P Vardya and the other by the late Dr Satis Chandra Vidya Lhusha a which proved of great use to me are marked ₹ and ₹ respectively

To Dr S K Belvalkar Superintendent Ms Department of the aforsaid Institut. I am indebted for his kindness in landing me these Mss. I tho desire to express a more general debt to Prof K V Abhyankar M A of the Guyarath College for ridvice and criticism. My best thanks are due to Dr N G Svidesai I M S of the Oriental Book Supplying, Agancy for having undertaken the publication of this edition.

FERCUSSON COLLECE
9 July 1922

C R DEVADHAR.

#### INTRODUCTION.

The Nyāvasāra is a brief compendium of the Nyāva in three chapters. While generally agreeing with Gautama and his school, his work shows considerable traces of Jain, and Buddhist influence. Thus in his treatment of the subject he sets aside the old division of sixteen categories which the Buddhist rejected and confines himself to the torics of the means of valid knowledge, although many of the logical and dialectical categories of Gautama are enumerated and explained in conjunction with the question of inference. More striking is Bhasarvaina's rejection of comparison as a separate means of proof and he is at great pains to answer any objection on the ground of his divergence from the Sütrakara If the Sütrakara enumerates comparison side by side with perception, inference and verbal testimony, it does not mean. contends Bhasarvaina that the Sutrakara recognised comparison as an independent means of proof, rather as in the case of example and the fallacie- which are separately dealt with though already included in the Pramanas and the Nigrahasthānas respectively, so in the present instance we have to read a deeper motive of the Sūtrakāra. The followers of Buddha doubt the validity of word as a means of proof on the ground that verbal testimony is merely corroboratory of the knowledge that is derived through perception and inference and so like memory is not infallible. Nor can it be maintained that verbal testimony applies where perception and inference fail. For, in the first place, it is hard to conceive of an object which cannot be established by perception and inference, and secondly such an object can never

be established through word since the knowledge through word pre-supposes the connection of word as the name and the object as the thing signified by such a name, which connection is hard to establish in such a case. Our author's answer to the objection is somewhat flimsv. He says that it is possible to establish this connection between the object and the name even though the former is yet unperceived as in the case of knowledge derived through comparison where we establish the connection of Bos Gavaeus as the object signified and Gavaya as the name which significs that object even though the former is unpurceived by us on the strength of the asser tion of a reliable man that a Bos Gavaeus is like a cow! Thus in the view of Bhasarvaina the senarate mention of comparison in the sutras does not point to its recognition as an independent means of proof but simply to its serviceable ness as an illustration to establish the validity of verbal authority

The futility of this contention is clear (nough) and the sutras themselves do not countenance such a view this therefore is an ol vous instance of our author's manety to bring his treatment of the subject in a line with the methods current in his time. It is probable that in this inclusion of comparison under worl our author followed the Jainas for Suddhasena. Divakara in his Nvayavatara divided means of proof into direct and indirect and included Perception under the first and Inference and word under the second It is to be remarked however that the same three were ad opted by the Shinkha and the Voga. Further striking parallelism with the Jainas and the Buddhitsts are BhBsar vajna's division of inference mit that for oneself and that for others and his exposition of the fallacies of minor term and the fallacies of example.

One more point of interest in the work is its refutation of the atheism of the Buddhists who abandon the Vedantic conception of the Absolute or the samkha idea of spirit and accept only the fleeting series of mental impressions as a quasireality The soul is established by our author by inference. It is the substrate of effects like cognition, pain and pleasure. this substrate the sense cannot be, for in that case we will not feel pleasure or pain when the sense-organ becomes multilated. but this is contrary to experience. Nor again can the body be regarded as the substrate, for the body ever changes, so that what we experienced as young men will not be remembered by us as old men, but we know that unpressions endure though the senses fail us, though the body fails us Similarly of the doctrine of the Buddhas of a fleeting series of mental states, a previous mental state is different from a succeeding one, so that the experience we had in the previouss tate cannot endure in the succeeding one, but this is contravened by our experience. If it be said that spite of the difference between the two states, it is possible to retain impressions of the one in the other, related as they are to each other as cause and effect, we answer that this cannot be, for even though we admit the possibility of the qualities of the cause enduring in the effect, such a presumption is barred in the case of the Buddhas since their theory is that an effect arises when the cause is completely destroyed. And hence by climination we have to accept the existence of the soul

The Soul is of two kinds, the absolute, which is one, all powerful, eternal, not subject to the himitations of our transsent existence, Maheshwar the all-wise, and the individual soul. Further our author states that through the grace of this omniscient creator, the worshipper obtains as a reward of his devotion, release in the form of eternal pleasurable consideration.

ciousness To Bhāvarvajna the Vaisheshika idea of a state of release without happiness like that of a stone, or the Vedānitic one that each who seems a separate whole should fuse all the skirts of self agam and remege in the absolute was "faith a vague as all insweet."

From these premises, it is inferred that our author must have flourished at a time when Jain and Buddhist influence was strong and accordingly Dr. Satis Chandra Vidyabhusana places him in the early years of the 10th century. He has pointed out that one of the earliest commentary on the work—the Nyāyabhūsana is quoted by the Buddhist sage Ratinatirt, preceptor of Ratinaktru Sānti who lived about 983 A D and he is placed after Dharmakirti, the Buddhist of non-erroneous contradition (Realiest Oralle) seems to have been referred to in the Nyāyasāta He shows a marked Shaiva mifuence, and so it is further premised of him that he was a native of Kāshmir where Shaivabellef was always strong.

VIsudeo, the commentator was the son of Strya and a native of Käshmir. Nothing is known about his personality. The verve and the strong controvertial animus that he displays in the commentary points to a period when Buddhist and Jain logic excited the liveless tinterest, and this is rendered more plausible if we can place him immediately after the author; and we have evidence to do so. In the colophon to his work he refers to the Nyāyabbūsana and says that the present commentary is designed for those who are unable to follow the bigger commentary, the Nyāyabbūsana; and in the body of the commentary, while explaining the Nigrahasthāna participals.

other minor varieties such as Prātijnavisheshahāni which are explained by him in his Nyāya-Bhushana. If, therefore, we can beheve him to be the author of the Nyāya-Bhūshana from which Jayasımhasum freely quotes, we shall have to place him in the middle of the tenth century ie immediately after Bhāsarvajna, if we accept the early years of the toth century as his probable date

C R DEVADHAR.

# विषयानुक्रमणिका.

| 8 | मत्य <b>क्षपरिच्छेदः</b>    | ११५   |
|---|-----------------------------|-------|
|   | १ मंगला <del>च</del> रणम्.  |       |
|   | २ प्रमाणळ श्रुणम्.          | 2     |
|   | ३ प्रत्यक्षत्रणम्.          | •     |
|   | ४ अयोगिपत्यक्षम्.           | *     |
|   | ५ योगिप्रत्यक्षम्.          | ११    |
| २ | अनुमानपरिच्छेदः             | १६-६५ |
|   | १ अनुमानस्थणम्.             | १६    |
|   | २ प्रातिशा                  | १९    |
|   | ३ हेतुः                     | ₹•    |
|   | ४ इस्वाभाषाः                | २५    |
|   | ५ उदाहरणम्                  | ₹4    |
|   | ६ उदाहरणाभासाः              | ₹€    |
|   | ७ उपनयः                     | ₹\$   |
|   | ८ निगमनम्                   | ٧.    |
|   | ९ कथा                       | ¥ŧ    |
|   | १० वादः                     | ¥₹    |
|   | ११ जल्भः                    | ΥĘ    |
|   | १२ वितण्डा                  | Χź    |
|   | १३ छतः                      | Αź    |
|   | १४ जातयः                    | ¥ą    |
|   | १५ निम्र <b>€</b> स्थानानि  | ५६    |
| ş | आगमपारिच्छेदः               | ६६–९८ |
|   | १ आगमलभ्रणम्                | 9.9   |
|   | २ प्रमेयम्                  | ८१    |
|   | ३ आत्मविवे <del>च</del> नम् | ۷S    |
|   | ४ मोद्यविवेचनम              | ९५    |

#### 11 **32**7 11

#### भासर्वप्रणीतन्यायसारः, वासरेवकृतपदपंचिकया समेतः॥

ॐ देवदेवसभिवदा शाश्वतं । योगिवृन्दहृद्दयैकसन्दिरम् ॥ वासुदेवविदुषा विरच्यते । न्यायसारपदपचिका परम् ॥

तत्र ताविषकीर्षितप्रत्यस्य निष्यत्यृह्यरिपूरणायाभिमतदेवताप्रणतिषुरःसर श्रोतृजनमनःसमाघानार्थं सप्रयोजनमभिषयं प्रतिजानीते ।

> प्रणम्य शम्भुं जगतः पर्ति परम् । समस्ततत्त्वार्थावेद स्वभावतः ॥ शिशुप्रवोघाय मयामिधास्यते । प्रमाणतद्भेदतद्ग्यष्टशणम् ॥

वा सुल भवत्यसमादिति दाग्धः तस् । कम् । विशिष्ट जातालेलो-कस्य पर्ति (वामिमम् । देवेन्द्रादीनामां जायवित्वसम्तति द्वव्यक्केद्रायाष्ट्र पर्यमित (वज्रुक्केद्रायाः) अन्य प्रेयोपिमित यावत् । इन्द्राद्यः पुरुरिक्षर्रोध्यक्तेन न परा इति भावः । परत्व ब्रह्मादीनामण्यस्तीति तद्व्यवच्छेद्रार्थमाइ समस्तत-लायविद्यमिति । प्रमाणेष्यस्य स्वरूप तत्व । वेन विशिष्टा अप्येतस्त्वाचीः । सम्ताक्षः ते तत्त्वायोक्षति समस्ततात्वायोस्तान्वेचीति समस्ततात्वायोविद् । त तयान्त सर्वक्रमित्वयेः । एवंज्ञल्व वोगिनामण्यस्तिति तेन्यो विदेश दर्ययिति स्वभावत इति कवेदैनेत्वयेः । वोगिनत्व योगान्यासम्प्रमाहस्मालादित्ता-ल्वज्ञानवद्यादेव समस्तत्वत्वायिवद् इति न ग्वाभाविक्षर्यंश्च (ति भावः । तिमस्युत प्रणम्य प्रकर्षण भण्डिपुर-सर नत्वा प्रमाण च कदेद्राक्ष प्रवक्षा-द्वः तदन्ये च प्रमेगाद्यः प्रमाणतन्नेद्रतदन्ये, तेषां स्थावितत्वस्यावर्वके समे । स मया सर्वेद्वमानिभावस्यते कथिष्ययेते । क्रिमये विद्यायावायः । शिद्याव इति । स्वायः प्रमाणतन्नेद्रतदन्येन, तेषां स्थावनात्वानात्वायाः । स्यास्य प्रयोजनकथनम् । तत्राबालानामापे शिशुशब्दामिधान शुश्रूषयौपपन्नः शिशुक्तकोहं स्युत्पादनीय इति ज्ञापनार्थम् ।

ॐ प्रमेषादिपरिज्ञानस्य प्रमाणाधीनत्वात् प्रथमोदिष्टस्य प्रमाणस्य सामान्यरुक्षणमाइ ।

### सम्यगनुभवसाधनं प्रमाणम् ॥

सम्पक् वासावनुमवश्चेति सम्यगनुमवस्तरं साधन करणम् । प्रमीयतं देन तत्रमाणांभित प्रमितिकरणमूरुस्य प्रमाणस्य रुषणा-मिश्वानमतो नाव्यातिः। अन्याय मानितः प्रमाणमिति एस्प्रेत्तस्य ज्ञानस्य सम्यगनुमवसाधनस्यामाबादच्यातिः स्यात् । अत्र व सम्यक्त्यमुग्यस्य स्व स्वप्रस्यप्रमाणस्यानात्रस्यातिकिष्ठैणः। अवाण्यमाणाय्यसादात्रकस्य सम्यक्तम् । सरणिवस्थकत्रानस्यक्तस्य वुनस्तुमवस्य । विदेशणस्याति-प्रसानावस्यापंच्यात् सम्यानिसस्य विदेशणस्य अवच्छेत्व दृश्यति।

### सम्यग्रहणं संशयविपर्ययापोहार्थम् ॥

सदाविषर्यययोरपोहः प्रमाणफलादनुभवाद्व्यावर्तनम् । सदायविषर्य याभ्या वापोहो व्यवच्छेदः प्रमाणफलस्य । स एवार्यः प्रयोजन यस्य तत्त्तपोक्त । यदा तु सदायिपर्यययोरनपोहस्तदा तत्सायन न भवतीत्वर्यः ।

अज्ञातस्वरूपयोः सशयविपर्यययोगगोहो ज्ञातु न शक्यत इति तद्दवगमार्थ तल्लक्षणमाह ।

#### तत्रानवधारणज्ञानं संशय: ॥

तत्र तयोर्भणे, अनवधारण च तद् ज्ञान चेति विष्रष्टः । न चावधार-णाभाववाचकस्वादनवधारणशब्दस्य कथ ज्ञानपदेन शामानाधिकरण्यामिति वाच्यम्, तस्य निश्वयत्वजातिरिहितव्यक्तिवाचकत्वात् । तस्यावान्तरमेदानाष्ट् ।

स च समानधर्माऽनेकधर्मविप्रतिपत्त्युपल्टब्ध्यनुपलव्धिकारण-भेदात् पंचधा भिद्यते ॥

समानधर्मानेकधर्मविप्रतिपरयुपलञ्चनुपलञ्चयश्च ताः कारणानि च तेषां भेदात् । अत्रासाधारणकारणभूतानां समानधर्मादीनां भेदात्संशयस्य भेदो- ऽभिहितः । न युनः कारणमात्रमेदात् । अनेककारणक्यस्यापि पटस्पैकत्य-दर्शनात् । एव च समानमादिसाधारणकारणादिशेषामहादितरकारणवि-ताजायमानः संश्योऽनेकसमीदिकारणजनितसंश्योग्यो मियत इति योज्यम् । एयम्पत्रपापि । तेषां संश्यानां स्वरुपमाइ ।

तद्यथा समानधर्मात् किमयं स्थाणुः स्यात् पुरुषो वेति ।

स्थाणुपुरुषयोः समानः साधारणो धर्म ऊर्थलम् । तस्मात्सः । तथोर्थलसूर्भवनवहारकारण सामान्यमवयदरचनाविशेषो वा । इति शब्दः प्रकारार्थः । एवमकारः स्थय उत्पद्यत इत्यर्थः । एवमुत्तरवाक्येष्वपीति-शब्दे व्याख्येयः ।

#### द्वितीयसशयमाह ।

अनेकधर्मादाकाशाविशेषगुणत्वात्किमयं शब्दो नित्यः स्याद-नित्यो वेति ॥

 विरुद्धार्यद्वयप्रतिपादकवचनद्वयी विप्रतिपत्तिः ! विरुद्धार्याविनाभूतभर्मद्वयं

इरानीं विधारित्याचानिक संद्राय द्वाधिवृक्षम्। विधारित्यात्तिस्वस्य तायदाहाः विधारित्यात्त्रेयत्ते भौतिकानीद्वियाण्याहुः, अन्ये तस्पीतिकानीति ॥ 
एक्सपाया विधारित्ये सकाशान्तिमद्वियाण्याहाः विधारित्यायाः विधारित्यायः विधारित्या

बतुर्पपचमी सथयी दर्धयति । उपलब्धेः, किं सदुदकमुप्रक्रम्यतः उतासदिति । अनुपर्र्वेः किमविद्यमानः पिशाचो नोपरुम्यते किं वा विद्यमान इति ॥

विविद्यक्षेत जानमुख्लियः । उपल्ब्य्यमावीऽनुपर्कावः । न वात्र केवलमुख्लिबरनुपर्वाध्ववां संध्यकारण येनातिमस्याः स्यात् कितु विके-साम्रद्रणादिसह्वारिखादिताऽतो नातिमस्याः । यवप्यत्योः स्मानस्यालिव भेदस्त्यापि प्रयोजनवस्यान्त्युक्कारण प्रयामिहित इति तदनुसारिया संप्रहृत्वात स्यान्तिपरुभादित्यान्तिक परस्थातिक्षेतः । तथादि शब्दे स प्याव्यमिति स्यान्तिपरुभादित्यानिक स्थानस्यान्त्रियाः । तथादि शब्दे स प्याव्यमिति स्यान्तिपरुभादित्यानिक स्थानस्यान्त्रपरुक्यम्बन्धानस्य व स्वस्य-द्रकुमः । विशेषप्रहरूपायोव हि खलुष्किस्मानस्यानुप्कान्त्रमानस्य व स्वस्य-हेनुस्वात् । प्रत्यम्भितान्तान्त्रपर्वाप्यान्त्रपर्वाप्यत्यानुपर्वाप्यान्त्रम्यानस्य न स्वस्य-हेनुस्वात् । प्रत्यम्भितान्त्रम्यानस्यानस्य न स्वस्य-हेनुस्वात् । प्रत्यम्भितान्त्रम्यानस्यानस्य नार्वेष्यस्य भूत्यान्त्रम्यानस्य

सम्याग्रहणेन चेत्सशर्यावपर्यययोरपोहस्तदृहानध्यवसाययोः केन पदेनापोह इत्याशस्याह

अनवधारणत्वाविशेषाद्हानःयवसाययोर्न संशयादर्थान्तरमावः॥ अतिश्रयातमञ्ज्ञलेषानयोराह ।

तद्यया । वाह्यार्लाप्रदेशेऽनेनै पुरुषेण भवितव्यमित्यृहः । किंस-ज्ञकोऽयं वृक्ष इति ह्यनःयवसायः ॥

१ ग.. इ. च. Read पुरुषेणानेन !

प्रायेणानेन पुरुषेण मावेतस्यांमत्यानेश्वयरूप उद्दरः । न पुनः पुरुष एवेरि निश्चयरूपः । अन्यवशायो हि का वंजात्याशी किंग्डरू इत्यनिश्वयात्मक एवोपप्यतः इति, तत्मादनयोः शंश्यात्मकत्वात्तस्यप्राहणेनेव व्यवच्छेद स्वपयः । माना अन्यात्मक्तित्ययेणपुरुश्वद्वयशाक्षितया संबेदमानस्य निराक्तात्म

सप्रपच संशयमभिधाय विपर्ययस्य स्थलमाइ-

मिथ्याऽध्यवसायो विपर्ययः ॥

अध्यवसायः समीचीनोऽप्यस्तीति तद्व्यवस्छेदाय मिथ्याग्रहणम् । मिथ्यात्व चातास्मिस्तदिति ज्ञानरूपत्वम् । तत्सदायेऽप्यस्तीति तन्निरासायाध्य-वसायप्रहणम् । उदाहरणमाह ।

तद्यथा । द्वी चन्द्राविति । सुप्तस्य गर्जादिदर्शनं चेति ॥

सक्तविषर्ययप्रभेदावबोधार्यमुदाइरणइयमुक्तम् । परपक्षप्रविक्षेपार्यं च । वेशेरिकाः खलु कद्यायिवर्ययप्रभितिसम्बर्णेन्यो विल्रक्षण स्वाप्रगान् अन्यत्ते । विद्युक्तम् । व्याप्रस्याविद्यानाम् अन्यत्ते । विद्युक्तम् । व्याप्रस्याविद्यानाम् अरुविहित्ता वाश्वमात्राद्ये विद्युक्तम् । व्याप्तस्य विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । स्वयुक्तम् । स्वयुक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्तम्यम्यः । विद्युक्तम् । विद्युक्तम् । विद्युक्

प्रमाणलक्षणान्तर्गतानुभवप्रहणव्यावर्त्यमाह । स्मरणग्रेहणव्यवच्छेदार्थमनुभवग्रहणम् ॥

१ ङ., reads गजदर्शनम्।

२ ग., इ., च. ज्ञानव्य •

#### भागर्वतपशीतन्यायमारः

£

सम्बन्धावनं प्रमाणमिलुको, स्वर्गोदरहातरूपस्यापि साधन वागाद्यपि प्रमाण स्वातः । तथापि सम्बन्धानसावन प्रमाणमिति विदेऽस्वराधिकस्या-त्रमवश्वरस्योणदान सम्बन्धाया व्यवच्छेदार्थमित्वर्थः । स्मरणविक्षयणं हि सामन्त्रस्यः । अय साधनप्रमूणपोद्धिमाहः ।

प्रमातुप्रमेयव्यवच्छेदार्थं फलाझेदज्ञापनार्थं च साधनग्रहणम्।)

सम्यानुमवः प्रमाणमित्नुकं, फलभूतस्यानुभवस्य प्रमाणत्वप्रसंगः । तथापि सम्यानुभवद्वतिति स्टि, वाधनमिति गुरुक्तःण प्रमानुप्रमेय-अवक्केदार्यम् । साध्यते येन तत्त्वाधनमिति करणञ्जुवस्तिरिह विविश्वतत्वात् , कर्मकृतिकञ्जास्य क्रियोदीः करणत्वातः ।

साधनप्रहणव्यवच्छेदालेन प्रस्तुतयोः प्रमातृप्रमेययोर्वछक्षण तत्त्रयोर्रुक्षण-भूतायाः प्रमाया लक्षणाभिधानद्वारेणाह ।

सन्यगनुभवः प्रमा । प्रमाश्रय प्रमाता । प्रमाविषय प्रमेयमिति ॥

तत्र प्रमाया आश्रयः प्रमोत्पत्तौ समवायिकारणम् । प्रमाया विषय आलम्बन प्रमेय प्रतिभासमानोऽर्थ इति यावत् । इतिशब्दः प्रमाणसामा-न्यलक्षणपरिसमातिसुनकः ॥ तन्नेदमाइ ।

#### तन्त्रिविधम् ॥

तिस्रो विधाः प्रकारा यस्य तित्रविधम् । प्रकारत्रयमाह ।

### प्रत्यक्षमनुमानमागम इति ॥

इतिराज्यः प्रकारार्थः, अनेन प्रकारेण त्रिविधम् । अन्ययातु सप्त-विभवादिकमपि संभवत्येव। तयाद्दि निविकत्यकविकत्यकमेदेन योग्ययोगि-प्रत्यक्षमेदेन वा द्विविधं प्रत्यक्षम् । कार्यकारणानुभयात्मकमेदेन त्रिविधमनु-मानम्। हाष्टाद्यविषयत्येन द्विविध आग्रम इति सप्त प्रकारः।

१ च. क. add प्रमाणम्।

इतरप्रमाणमूख्त्वेन व्येष्ठत्वाद्ययमोहिष्टस्य प्रत्यक्षस्य सामान्यव्यक्षणमाह । तत्र सन्यगपरोक्षानुमवसाधनं प्रत्यक्षम् ॥

अनापि सम्यग्तुमवसाधनशब्दानां व्यवच्छेदं पूर्ववत् । अपरो-स्राष्ट्रीन पुनरतुमानादेव्यंवच्छेदः । अपरोक्षल हि शानलाबानतजातिः । अनुमानादिक तु परोक्षलजातिमतोऽनुभवस्य साधनमतोऽस्य निरासः । भेदमाह ।

तद्द्विविषं । योगिप्रत्यक्षमयोगिप्रत्यक्षं चेति ॥

चकारो निर्विकत्पकसविकत्पकमेदेनापि हैविष्य वश्यमाणं समुचि-नोति। विशिष्टत्वेन प्रथममुद्दिष्टस्यापि योगिप्रत्यक्षस्यास्मदादिप्रत्यक्षदृष्टान्तवलेन वेद्यत्वादादौ तदेव लक्षयति।

तत्रायोगिप्रत्यक्षं प्रकाशदेशकारुधर्माचनुग्रहादिद्रियार्थसंबंध-विशेषेणं स्प्रराधेग्राहकम् ॥

प्रकाश आलोको मतनः समापिक्ष । देशः समीपपुरोवलांदिः । कालो वर्तमानादिः । धर्म इष्टशाने । आदिशब्दादनियोधकव्यानवमः । इंप्येच्याने वर्षास्त्रातिः । धर्म इष्टशाने । आदिशब्दादनियोधकव्यानवमः । इंप्येच्याने वर्षकार्यनीमत्त्रात्वादकादिः। वेपाम-वर्षकार्यने । स्वाध्याने द्वाध्याने द्वाध्याने । वर्षाः वर्षास्त्रातिः । वर्षाः वर्षकार्यने । तिराधान्तः द्वाधः । वेषा । स्वाधः वर्षकार्यने । तिराधान्तः । वर्षकार्यने । वर्षकार्यनः । वर्षकार्यने । वर्षकार्यनातः । वर्षकार्यने । वर्षकार्यन्ति ।

१ ग. reads विशेषणस्थला०

#### मामर्वज्ञप्रणीतन्यायसारः

### तद्यथा । चलुःस्पर्शनसंयोगाद्घटादिद्रव्यज्ञानम् ॥

1

चक्षुषा स्पर्शनेन च चंयोगाट् घटादिद्रव्यज्ञानमुख्यात इति शेषः । सम्बन्धानसम्बन्धान् प्रत्यक्षज्ञानं दर्शयति ।

संयुक्तसमवायात्ताभ्यां धेटत्वसंख्यापरिमाणादिज्ञानम् ॥

ताम्यां चक्षुःस्यर्गेनाम्यां संयुक्ते द्रव्ये समयायः संयुक्तसमयाय-स्तरभात् स्युक्तसमयाया । आदिश्यद्वय प्रत्यक्षमीमध्यस्यात् पटत्वस्य-पृथ्यतीलादीनि, संस्थापरिमाणगृथस्तवस्योगविमागपरत्वापरत्वकमाणि, द्वी-द्विद्यप्राक्षाणि ग्रम्यत्ते । इत्तवस्य प्रत्यस्या, प्रत्यक्षाश्रितत्व सर्वि संयोगासम-वायिकारणत्वात्, संयोगवत् । इमेस्त्र वा प्रत्यक्षम् , प्रत्यक्षाश्रितस्योगासम-वायिकारणाश्रितत्वात्, स्योगावत् । न वाश्याधिक सम्यम् । आतिकस्ययः कर्मत्वस्य परेरम-पुरागमि प्रापाधिकारस्या-युग्यमात् नाश्यादीनसुदाहरणम् । एतरमादेष स्वयादिकेशित्यकार्ष्यः जानात्याः ।

नकुषैव रूपज्ञानम् । स्पर्शनेनैव स्पर्शज्ञानम् । घाणेनैव गन्ध-ज्ञानम् । रसनेनैव रसज्ञानम् । मनसैव सुखादिज्ञानमिति ॥

सर्वेत सपुक्तसम्यायादित्यनुवर्तते । यशुपैक्तयादावेवकारो बाह्मेन्द्र-यान्त्ररानेकार्यः । रूपादिशानेषु मन्त्रोऽदि हेतुत्वान्त्रन्तवेवत्ववेवकारो बाह्में द्वियाणां प्रतिषेषपरः । न पुनरह्यादः । हितदान्दः सपुक्तसम्बायपरिक्साती॥ अपना सम्बादायाज्ञादोत्यत्विमाहः ।

एतेषु संस्थादिप्वाश्रितानां सामान्यानां स्वाश्रयब्राहकैरिद्वियेः संयुक्तसम्बेतसम्बायाद्ग्रहणम् ॥

सस्यादिष्यत्यादिग्रहणेन घटाटित्वनिरासः । सामान्ये सामान्यान्त-रामावात् । सामान्यानामिति स्वस्थ्यात्वरिमाणःवादीनाम् । स्वाश्र-यमाहकैरिन्द्रियैरिति तत्र सस्यात्वादिकमैत्वान्ताना द्वास्य। चक्षःसर्थनान्यां

१ व ङ् घटत्वादिसं०

प्रष्टणम् । स्पादीनां लेबैकेंद्रियेण । सत्तासामान्यस्य तु षांडिन्द्रियमाक्षेप्यविशेषेषा प्रष्टणात् सर्वेद्वियेर्प्रष्टणम् । इन्द्रियेण संयुक्ते द्रव्ये समवेता ये संस्याद्यस्तेषु समवायः सामान्यानां तस्मात् ॥ पुनः सबसद्वमात् शानोत्पत्ति दर्शयति ।

श्रोत्रसमवायाच्छव्दप्रहेणं, तदाश्रितसामान्यज्ञौनं समवेतसम-वायात् ।

शन्दो गुण:। सामान्यवत्वास्पर्शवस्वे सति बाह्यकेद्रियम्महृत्वात्, कर्मव्यति-रिक्त सित सामान्यवस्वे सति सामान्यवतामनाधारत्वादा, रूपादिवदिति गुणत्वे सिद्धे, गुणत्वाश्वाश्रयवन्त्वे सति, य आश्रयः स पारिशेष्यादाकाशः । तथाहि शब्दः स्पर्शवतां गुणो न भवति। ब्राणरसनचक्षस्विगिद्वियरमाह्यस्व सति अस्मदादिप्रत्यक्षत्वात्स्वादिवदिति। शब्द आत्ममनसोर्गणो न भवति. अस्मदादिवाह्येद्रियमत्यक्षत्वाद्रुपादिवत् । भूतात्ममनोऽतिरिक्तदिकालसन्द्रा-बेऽपि शब्दो दिकालगणों न भवति. विशेषगणत्वाद. रूपादिवत । अतः पारिशेष्यादाः शब्दाश्रयः स आकाशः। स एव च श्रोत्रम । तथाहि शब्दो गणत्वावान्तरजात्या समानजातीयगणवतेद्रियेण यहाते. बाह्येद्रियग्राह्मविद्रोध-गणत्वाद्रपादिवत । श्रोत्रं वा स्वग्राह्मविशेषगणेनात्यन्तसजातीयगणवद . बाह्मं-द्रियत्वा बधुरादिवत् । अतः श्रोत्रस्याकाशाः मकत्वा चदुराणस्य शब्दस्य तेम सह समयायः संबन्धः, इति स्थितम् । न चाकाशात्मकश्रीत्रसयुक्त एवाका-शान्तरे समवायाच्छन्दस्य प्रद्दणमिति युक्तम् । ततो भेदे प्रमाणाभावात् । एव तीत्रादिमेदभिन्नास्त शब्दास्तीत्रादिभेदभिन्नाभिघाताश्चन्ययव्यतिरेका-नुविधायित्वानाश्रयमेदसाधकाः । अमेदे तु विवादाध्यासिताः शब्दाः श्रृय-माणशब्देनैकाश्रयाः, शब्दत्वाच्छ्यमाणशब्दासमवायिकारणशब्दवत्। अस-मवायिकारणशब्दः स्वकार्येणैकाश्रयः, अस्परीद्रव्यगुणविशेषस्यासमवायि-कारणत्वाद्वात्मान्तः करणसयोगवदित्यर्थः । तदाश्चितेति त शब्दमाश्चितानि

१ ड. reads अवणेनैव शद्वज्ञानम् । after ओत्रसमवायात् ।

२ च. reads ग्रहणम्।

तदाश्रितानि समान्यानि सत्त्वशब्दत्ववर्णत्वादीनि तेषां ज्ञानम् । षष्ठसं-बन्धाजञ्जानोत्पत्तिमाइ ।

एतत्पञ्चविधसंबन्धसंबद्धं विशेषणाविशेष्यभावाद् दश्यामावः समवाययोग्रीहणम् ॥

तद्यथा, घटशून्य मृतलम् । इह मृतले घटो नास्तीर्ति ॥ हदमिन्द्रियसपुक्ते भूतले विशेषणतया विशेष्यतया चाभावस्य प्रहण दर्शितम ।

## एँवं सर्वत्रोदाहरणीयम् ॥

इन्द्रियसपुक्तसम्वेतादौ विशेषणविशेष्यभावस्वस्थेनाभावस्य ज्ञानपुदा-इरणीयसिवयः । तथाब्रह्मक्रुष्णरूष, कृष्णरूषे गुक्रस्य नास्तिति सपुक्तसम्बेते कृष्णरूपे ग्रह्मसामावस्य ज्ञानम् । अभित्र क्रुष्टस्यमान्यं ग्रुक्कसम्बन्धे भेदा नास्तिति सपुक्तस्यस्वतसम्बन्धे ग्रह्मस्यमान्ये विशेषणविशेष्यभावेन भेद्रपर्मामावस्य ज्ञानमिति । अकारः ककारो

१ च. Reads सबधसबन्धि

२ ङ adds तथाहि ततवः पटसमबायवतः ततुषु पटसमबाय इति. ३ ङ. reads इत्येव सर्वोध उदाहरणीयम्.

न भवति, अकारे ककारत्व नास्तीति ओत्रसमवेताकारे विदेशपन-विद्योग्यामास्त्रस्येन कत्वामास्त्रानम् । अपिक्षमत्वम्, अत्वे मेदो नास्ती-ति ओत्रसमवेतसमवेतेऽत्वसामान्ये भेदभर्यामात्रशानीमति । दश्यस्य प्रदु योग्यस्य भवदेरमात्रः। युक्त तस्य प्रत्यक्षत्व न पुनः विद्याशायामास्त्रस्वत्वर्यः। नन्येव सत्यमावन्त्यमवादेऽपि विद्योग्यस्यदर्शनात्समबादिगभः सहं संव-न्यान्तरं स्वात्, ततस्त्रस्यापि संवीन्यिभः सहं संवन्यान्तरमित्यनवस्याप्रका इत्याद्यस्य

समवायस्य तु कचिदेव ग्रहणं, यथेह घटे रूपसमवायः, रूप समवायी घट इति ।

कविदेव शास्त्राभ्यासविषय्यासितयद्वी 'समवायस्य विशेषणतया विशेष्यतया वा विषयत्व न पुनरभाववाही किकवदाविभात्वर्थः । न च प्राक्तनहेती रूपसम्भवागी घट इति विशिष्ट्रप्रस्थान स्थिभवारः । प्रत्यक्षात्मकविशिष्टप्रत्ययत्वस्य हेतत्वेनोपादानातः । न चाय प्रत्यक्षरूपः प्रत्यय इति । कथ तर्हि समवायस्य प्रत्यक्षत्वमिति चेद , अनमितरूपनिर्विकस्प-विषयत्वात । तथाहि शकः पट इत्यादिप्रत्यक्षप्रत्ययो ज्ञायमानसंबन्धपर्वकः प्रत्यक्षविशिष्टप्रत्ययत्वात दण्डीतिप्रत्ययवत । अन्ये प्रनरिम ग्रन्थमन्यथा योज-यन्ति । समयायस्य त कविदेव सयके स्यक्तसमवेते समवेते च विशेषणविशेष्यभावेन ग्रहण । स्वभाववत्पञ्जविधसवन्धेष्वपीतिः, तदयक्तमः । क्रचिद्रिप समवायस्य विशेषणतया विशेष्यतया वा प्रत्यक्षत्वानभ्यपरामात् । अभ्यपरामे हि. समवायस्थापि सवन्धान्तरप्रसहराः । तथ्यानिष्टमः । विशेषण-विज्ञेष्यभावात हृदया (भावसम्बाययोग्रहणभिति ग्रन्थस्तर्हि कथमिति चेदप-चाराद्रेदव्यवहारः । तथाहि, रूपरूपिणोविशेषणविशेष्यभतयोविशिष्टप्रस्थय-हेतत्वात तत्समवायेऽपि विशेषणविशेष्यभाव इत्युच्यते । स्वविषयाकोचन-हेनश्च स एवेति भेट उपचरितः । किमक्त भवति । विशेषणविशेष्यभावसय-स्थल्वात्समयायोऽपि निर्विकरपत्वेन ग्रह्मत इति । न चेय यश्चिविकरपत्वेन गुळते तत्सविकस्पत्वेनापि प्राह्ममिति व्याप्तिरस्ति, पथि गच्छतो गुळमाणत-णादिभिर्व्यभिचारात । योगिप्रत्यक्ष लक्षयति ।

### योगिप्रत्यक्षं तु देशकालस्वमावविष्रकृष्टार्थग्राह्कम् ॥

देशेन विप्रकृष्टा दूरा मेर्बादयो, नागमुबनादयश्च कालेन विप्रकृष्टा रामादयः, स्वभावविप्रकृष्टा परमाष्ट्रादयः, तेषा प्राहकं तद्विषयसाक्षा-स्कारि सम्यगनुभवकारण यत्तवोगिप्रत्यक्षम् ।

### ताहिविधर्म् ॥

युक्तावस्थायामयुक्तावस्थायां चेतिवाक्यमध्याहरणीयम् । अवस्थाद्वयेऽिर योगिमत्यक्षफलोत्पत्तिमकारमाह ।

तत्र युक्तावस्थायामात्मान्तकरणसंयोगादेव धर्मादिसाहितादशे-षार्थग्रहणम् ॥

युक्तावस्थायां तु सक्डबाह्येन्द्रियव्यापारविश्मे केवलमनीविल्लेमस्था-नतलात् । आस्थान्तःकरणवरू-वारेवेल्वेबक्तिण स्वीग मनसः, अर्थकितः कर्षे व निरस्यति, तु पुनः कारणान्तः, भर्योदिक्तिशाहित्यमित्यानात् । धर्मश्रात्र गोगा-धासप्रसादसम्भासितो विशिष्टो निर्दिष्टः । आदिमन्द्रादौ-अरेन्छार्वेश्वहणम् । अञ्चेषार्थेशहणभिल्पस्टक्षणं, कतिप्यातीन्द्र्याध्येष्ट्रस्थापि

## अयुक्तावस्थायां तु चतुष्टयत्रयद्वयसन्निकर्षाद् ग्रहणम् । युक्तावेस्थायां तु द्वयसन्निकर्षात् ॥

युक्तप्रस्थाया समाध्यस्थायाम् । तु शब्दः प्राक्तनज्ञानादस्य कारणाध्यस्यव्यव्यानाद्यस्यने । स्विष्वचेद्यस्य तु स्योगो विवश्चितः । तत्र प्राणरसन्यक्षुत्विमितृद्वेर्रपर्यक्षम् चतुर्णामात्मस्यःकरलबाह्येन्द्रियगस्या याअयाणा स्योगः, यदा शब्दशस्य तदासमसःअलाणां त्रयाणा स्योगः,

<sup>े</sup> इ, च, ग. add after this युक्तावस्याया वियुक्तावस्थायां चेति, च has अयुक्ता वस्थायां,

२ द. व. ग. drop this line.

यदाऽबान्तरधर्मादीनां प्रहणं तदालमनसोईयोः संयोगः कारणमिति । धतदेवाह ।

### इति यथौसंभवं योजनीयम् ॥

ययप्यस्मदादिचाञ्चपज्ञाने प्रकाशस्यापि पञ्चमस्य खयोगः कारण, तथापि योगिनां तदपेक्षाऽभावात्त नाभिहितः। आर्य नाम प्रमाणान्तर केचिदा-चक्षते तथा चोक्तम् 'प्रत्यक्षटेदिगकस्मृत्यार्येलक्षणाविद्यति' तक्षिरस्यति ।

## अत्रैवार्षमन्तर्भृतम् । प्रकृष्टधर्मजत्वाविशेषात् ॥

आर्थ प्रमाण, फळभृतस्य जानस्येति छेषः । अस्मदावसीत्रयार्थीयप्तपाकासिप्पाविधिष्टाष्टणनित यार्थीयप्तपाकासप्त्यत्वे । आर्थजानमप्तर्तिद्रपेऽर्थ विशिष्ट्यमंजीनतम् । यमस्य स्वाधिकानिते वास्तु तयोविद्योपजानिते वा, नैवाववा प्रमाणभेदः । मन्तस्मदादिष्यपि कार्विद्यार्थ हार्वे इस्पते । तथा च कन्यका प्रवीति, श्री मे व्यायानापन्ता हृदय से कप्तय-तीति । एतद्वचनाञ्चामत्रभाविश्वात्रामनाज्यनस्य आर्थ्य स्वादेन प्रमाण्यप्रप्तिति । नैतदेवम् । काक्रवतिद्यकन्यकावनस्य शक्कुनलेव हिन्दम्व्यात् । अतो न कन्यकाया अर्तान्त्रियार्थशानस्य से प्रमाणस्पति । योगिप्रत्यक्षेत्र वानेकामयवनानि प्रमाणम् । अनुमान चास्पदादिप्रत्यक्षणां स्वत्यविवयेषातिद्रियार्थवयेण च कन्यिवज्ञकोनात्रस्य कार्यार्थ्यस्य ।
अत्यान्ध्रद्यनावद्य । न च स्विचयेष्य आनेनात्यन्तक्षत्रात्रियत्व सार्थे कीर्द्धकेन व्यभिचारः , तत्यापि शास्त्रेनैव यरोक्षत्वाव्यात्रम्तक्षत्रात्वात्वान्त्य । स्व

## तच पुनर्द्विविधम् । सविकल्पकं निर्विकल्पकं च ॥

तच्छन्देन योगिप्रत्यक्ष परामृश्यते, चकारेणायोगिप्रत्यक्षमापे। द्वितीयस्तु चकार उक्तसमुच्चये । लक्षणमाह ।

१ ग. यथासमवेन. च. यथासमावन.

तत्र संज्ञादिसंबन्धोञ्जलेन ज्ञानोत्परिचिनीमत्तं सिकस्पकिति ॥

संज्ञादीत्वादिशस्दादद्वव्यगुणकर्मनामान्यानाः स्वीङ्गतः। वज्ञादीनां
स्वन्यः स्वाह्यस्यः, तस्योङ्गेलस्ताद्वियः शान, तेन सहकारिणा सह
विश्वष्टकानोत्पत्ती निमित्त कारण यत्तस्विकस्पक प्रमाणम्। आङ्क्यार अञ्जञ्जर्यः। समाद्वन्यस्योङ्गलः प्रतिमानियय्यत्वम्, तेन सहिता ज्ञानो-त्वित्तस्या निमित्त कारण यत्तस्विकस्पकिती व्यास्ययम्। विशेषणं सज्ञा-'दि, दण्यादे' पूर्व ज्ञाने सवि तत्तस्वकारियोङ्गर्यण विशेषणविश्वय्यविषयस्यैक-स्य विश्वष्टकानस्त्रीत्वत्तिः। अत यदाविमान्यत्वेत इति ज्ञानमन्युमानफस्य।
व्याप्तिस्यस्यकोष्ट प्रतिविचार्मिना विशिष्टस्य पर्वतस्यानमेवस्यात । अन्यया

#### निराधारस्यात्रेः कथमनुमेयत्वामिति । प्रमाणस्यातीन्द्रियत्वात्तत्फलमुदाहरति । देवदत्तोऽयं दण्डीत्यादि ॥

अन देवरच र्हात सजासक-पोलांसि ज्ञान, दण्डीत द्रध्य-स्वन्योहिस ज्ञानम् । आदिमार्थन् ग्रङ्कः पट स्त गुणोहिस्त , पण्डितं तर हत् कमिलात् ,गोर्थ इति साम्यान्यव्यद्विस्ति, पटर-रित यहमित्यमायोहिस जान राहते । अतः विदेशपणिययो-वीकैकिट्रसमास्योदि विशिष्टमान साह्यम् या रण्डी, ग्रङ्कः पट स्तायाः । मिलेट्रसमास्यान्ये विशिष्टमान मानस्ये त्या येदस्यान्ये, सुर्यान्द्वसम्बान्यान्ये विशिष्टमान मानस्ये व्यविस्त्यान्योहे-सेनोतायमानावात्, स्त्रादे विशिष्टमान साह्यम्यान्यनाताम् तरियये स्वप्रादीना स्यापासम्बान्यमानाची व्यापार् रित मानस्येन सिक्ष्यम्य-त्यास्वस्ते । सत्रायाश्च विशेषणत् व्यानकंत्रनात्, यसैतेषु पुरुषेषु देवरस-माह्वस्ति रण्डेन पुरुषः पुरुषान्यग्रस्यानंति तसैतेषु पुरुषेषु देवरस-माह्वस्ति स्वस्तापि ।

क्स्तुस्वैक्ष्पमात्रावभासकं निर्धिकल्पकम् ॥ मात्रप्रहणेन सज्ञादिसवन्धनिरासः । अवभासकमिति तद्विपयावभास-

१ ङ. स्वभाव.

कारणीमत्पर्यः । अत्रापि प्रमाणस्यातीन्द्रबस्वात्तत्फलमेवाहः।

यथा प्रथमाक्षसन्निपातंनं ज्ञानम् । युक्तावस्थायां योगिज्ञानं चेति ।

प्रयमाश्वस्वन्यवेद्यायां श्वशादिष्यन्यस्मरणामावात् तदनत्तरश्वस्यवमानं 
ग्रान निर्विकस्यक्रियोष्मये । उत्सत्ते च तस्मिन्यकेतग्वरणकाश्चे शहस्वयंणानुभूतयाः राज्यार्थयोग्मये>च्यतरस्यार्थस्य दृष्टावान्तस्यक्षराश्चेश्चेतिः श्वश्चा
णानुभूतयाः राज्यार्थयोग्मये>च्यतस्यार्थस्य द्वावान्तस्यक्षराश्चेशेतः श्वश्चा
णानुभूतयाः राज्यास्यार्थितः च व्यात्मित्यस्यप्रपानत्य युक्तमेव । अत्
प्रवृद्धि निर्विकस्यक्षमित्यन्युपगन्तव्यम् । तदमावि है शत्रास्मरणामावे स्विकस्यकामायप्रस्थात्, तदमावेन मानादेश्चात्रस्यानीमिति । युक्तायस्यार्थां व स्याप्यवस्थायां योशिजान निर्विकस्यक्षः, तस्यां दशाया पदार्थस्यक्षरमातावस्रोकनात् । इतिराज्यः प्रवाष्ट्यस्यपरिकमातिस्यकः ।

इति काश्मीरिकसूर्यसुनुवासुदेवविरचितायां न्यायसारपदपंचिकायां प्रत्य-अलक्षणपरिच्छेदः समाप्तः ॥

## द्वितीयः परिच्छेदः ।

ॐ श्रीगणेशायनमः । ॐ सक्लप्रमाणच्येष्ठ प्रत्यक्ष लक्षायित्वेदानीमनु-मान प्रपञ्जयति ।

### सम्यगविनामावेन परोक्षानुभवसाधनमनुमानम् ॥

### स्वभावतः साध्येन साधनस्य व्याप्तिरविनाभाव ॥

प्रत्यक्षेण प्रतीवमानो निराकतुं न शक्यत इति शेषः । तथाहि बाला-दयोऽपि धूम दृष्ट्वा बार्ष्ट्र मतिषय तदयं प्रवतमाना इदयनो । न चात्यदर्श-नेनात्यस्य प्रतीतिदेदन विना भूमो नोपचयत इत्येवविधाऽविनामावग्रहणमन्त-रेण समवति । साध्येन साध्यत्य व्यातिरिति यदिद, साध्यस्य बहुयादेव्यों पक्कत साध्यत्य च भूमोदेव्योयक यत्र वत्र प्रस्तवत्र तत्नाविस्त्यमाने तु न कविदृष्टो धूम इति सोऽविनामाव इत्यर्थः । तथाहि शब्दीनत्यले साध्ये पक्षकपक्षोश्यतस्तादीमां किष्यता व्याप्तिरस्ति । न बाजावीवमाभाव हित तद्व्यवच्छेदार्थमाह स्वमावत हित । अक्करवनेतुर्थः। पश्चवक्षवरोरस्तरः स्वादीना तु राव्यनित्यत्वे न स्वामाविकी व्याप्तिरस्ति । आनियत्वाच्यव्यक्ति स्वाद् । यमाहि नित्यः शब्दः पश्चवप्रविशेत्यतस्त्वात्, आकावविद्यति प्रयो-रसदाद्वित्यः शब्दः ध्क्षवप्रवोरस्यतस्याद् प्रवविद्यापि क्षमत्वेष । न च स्वामाविकाविनामावे पूर्मो पूमप्यक्रमित तद्यमत्रमार्थ काष्ट्रविद्युक्तम्।

### द्विष्ठ (१) भेदमाह।

### स द्विविधः । अन्वयव्यतिरेकभेदात् ॥

अन्ये तु विना केनचित्कस्यचिदमावो द्वाविनामाव इत्यविनामावशस्यार्थं ११यन्तो व्यक्तिरुक्तसमेवाविनामाव सन्यन्ते। तद्युक्तम्। न हि स्युत्त-तिरेद शास्त्रार्थं व्यवसायवर्षतं, अयि तु श्लीककप्रसिद्धिरि । सा वादि-नाभावस्योग्नवरूपदेऽप्तितः। व्युत्तिसात्रनिभित्तत्वे तिष्ठव गौर्गोर्ने स्याद् गच्छतिति गौरिति व्यवस्तः।

#### उभयरूपस्यास्य सक्षणमाह ।

साध्यसामान्येन साधनसामान्यस्य न्याप्तिरन्वयः । साधनसामान्या-भावेन तु साध्यसामान्याभावस्य व्याप्तिर्व्यतिरेकः ।

साध्यमेवाविविश्वतावान्तरविद्योषं सामान्य साध्यसामान्य तार्णलपार्थलन माहान्ताविदिविधविववाद्यान्यमाप्रमान्त्रमान्यदेश ति कर्तुन्तेन साधनमेवावि-विश्वतावत्यवेषेष साध्यम्य साधनसामान्य तस्य कर्ममूतस्य व्यक्तिः साहय्ये तत् कोऽन्यरः। यो यो विशिष्टयुमः स स मूळ एव प्रदेशे विष्टुमान् यो यो प्रमानम्पदेशः स स बहिमानिति व्यक्तिः सीऽन्यरः। एतेन

### विशेषेऽनुगमाभावात्सामान्ये सिद्धसाधनात्

#### तद्वताऽनुषपञ्चलादनुमानकथा कुतः ॥

इति दूषण प्रत्युक्तम्, अवांतरविद्योषणान्वगानिधानात् । वामान्ये विद्वचाधनादित्यपि निरस्तम् । न हि यत्रकृषिद्दिप्रस्तीति चाप्यते । कि तर्हि यत्र वर्वतादौ वृमोपङम्बस्तत्र मृहप्रदेशे बह्निरिति प्रदेशस्वापि सामान्याकारेणाविनामानक्ष्रस्थपुयदर्शितमेव । अथवा द्वयमुमानाङ्ग स्वातिः व्हवसंति चेति । तत्र स्वाप्त्याऽप्रिकलविद्धिः पद्यस्तीतस्वात् नित्वस्योतं स्वत्यस्ति स्वति स्वत्यस्ति स्वत्यस्ति स्वति स्वत्यस्ति स्वत्यस्ति स्वति स्वत्यस्ति स्वति स्व

साधनं छिद्गम् ॥

इति पर्यायतो रुक्षणम् ।

तद्विविधं । दृष्टं सामान्यतो दृष्टं च ॥

भेदिनिह्मणे च शस्दः स्वार्थस्यार्थमेदेन हैंवि-असुनने । तत्र इष्टाइप्रियय-स्वास्त्राधनमपि इष्टमुच्यते । साध्य च कविन्युदंष्टमप्यनुमीयते यथा कुक्का-दिक्ष्यदिक्रमिपारि-व्यनिष्टिन्ने । क्विन्युदंष्टमप्यनुमीयमानी इहनादिः इष्टमजातीयत्वाद् इष्ट् शक्यवादा इष्ट इप्टमुच्यते । अतस्तद्विग्यमिप भापन-स्केष्ठ । अयोगस्यस्यापि साधनस्य स्वयनाहः

तत्र प्रत्यक्षयोग्यार्थानुमापक दृष्टम् । यथा धृमोऽझेरिति । म्बभाव-विप्रकृष्टार्थानुमापकं सामान्यतो दृष्टम् । यथा रूपादिज्ञान चक्षुरादेः ॥

प्रत्यस्प्रमाणस्य योग्यः प्रत्यस्योग्यः । सः चाणावर्षश्च प्रत्यस्योग्यार्थः । त्यत्यस्योग्यार्थः । त्यत्यस्योग्यत्यः चत्यत्यस्यक्षिति करणस्यापि कर्तृतीर्यनाद्यस्य ज्ञृत्यस्यः । प्रत्यस्योग्यत्यः चत्र्यस्य विश्वद्यः । ह्याय्यस्य विश्वद्यः । ह्याय्यस्य विश्वद्यः । ह्याय्यस्य विश्वद्यः । ह्याय्यस्य विश्वद्यः । ह्यायस्य स्वयस्य ह्यायस्य ह्यायस्य ह्यायस्य ह्यायस्य ह्यायस्य व्यव्यस्य व्यव्यस्य व्यव्यस्य व्यवस्य विश्वयस्य विष्यस्य विष्यस्य विष्यस्य विष्यस्य विष्यस्य विष्यस्य विष्यस्य विषयस्य विषयस्य विषयस्य व

दिश्यते तस्य प्रत्यक्षत्विमिति । तथाहि क्रिया कारणपूर्विकेति सामान्यव्या-प्रिवलात् प्रवर्तमानत्वात्सामान्यतो दृष्टमित्युच्यते ।

तत्पुर्नार्द्धविधम् । स्वार्थं परार्थं चेति । तत्न परोपदेशानपेक्षं स्वा-र्थम् । परोपदेशापेक्षं परार्थम् ॥

पर उपदिश्यते येन पदसमृहेनासौ परोपदेशः । तस्य स्वरूपमाह । परोपदेशस्त पञ्चावयवं वानयम ॥

तुशन्दो हावयवन्यवयवादि पराश्चीनरासे । पदकदम्बात्मकत्वाट वाक्यस्य तदवयवा, पञ्च (कं पदान्येव । नेत्याइ ।

प्रतिज्ञाहेतदाहरणोपनयानिगमनान्यवयवाः ॥

वाक्यात्मका अपि प्रतिशादवो महावाक्यापेक्षयावयवाः । यथावयविनः पादादयः कायापेक्षयावयवा उच्यन्ते तद्वदित्यर्थः । आयावयवस्य लक्षणमाह ।

तत्र प्रतिपिपाद्धिपया पक्षवचनं प्रतिज्ञा । यथौऽनित्यः ज्ञाब्द इति ॥

तत्र तेष्वयवेषु मध्ये साजधर्मीविशिष्टो धर्मी पश्च इति वश्याति तस्य पश्चत्व वचन हेरावायववयनुष्य यथाऽनित्यः शब्द इति । केबल अश्ववचन प्रतित्रा मा मृदिरनेवयनुष्य प्रतिपित्यदिष्यवेति पदम् । पर प्रति प्रमाणेन सित्तार्थायपरेत्यर्थः । न च प्रतिज्ञा निर्माणेक त्रदमावे हेरबादिवयपापरि-श्रानात् । केवलहेर्लायणायिनोऽपस्तुताभ्यापित्वचसुन्नात् ।

> शक्तस्य सूचक हेतुबचोऽशक्तमपि स्वंयम् । साध्याभिष्यानात्यक्षोक्तिः पारपर्येण नाष्यस्य ॥

इति बदता बाँदेन स्वप्रवृत्तिः स्ववचनेन विडम्पिता । पक्षीिकः

१ इ. reads यथा शब्दोऽनित्यः । व. bas यथा नित्यः शब्द इति.

षारंपर्येण नाप्यलामित्यस्य वचनस्य प्रतिज्ञारूपत्वात् । द्वितीय।वयवस्य स्रक्षणमादः।

साधनत्वरूपाप कं लिङ्गवचनं हेतु । यथौ तीवादिधर्मोषतत्वादिति॥ लिङ्गवचन हेत्रीरत्युच्यमाने यो यो भूमवानित्वादिवचनात्वपि हेतुत्व-प्रकारत्विष्टरूपर्य साधनत्वरूपापक्रमिति विशेषणम् । भूमवत्वाद्धूमवन्त्वेन वा सत्यो सस्माद्रवतीत्वादिवचनमेव हेतुरित्वर्थः । भेदमाह ।

स त्रिविधः । अन्वयन्यतिरेकी केवछान्वयी केवछन्यतिरेकी चेति॥

वकारः कारणानुमान कार्यानुमान अकार्यकारणानुमानमिति कुत्रोक-श्रीकप्रकृषने । अत्र विद्वरमानवयनिर्देश्यादिक्षेण वैविध्यावद्यावकः श्रस्य कर्मा हेत्रुपर्य तयोक उपायान् । उपचारे व प्रयोजन विद्वरम दृश्ये हर्ष रिष्ठ हो अवस्यदृश्ये चादहस्यमित शावनम् । आय हेत्र लक्ष्यति ।

तत्र पञ्चरूपोऽन्वथन्धितरेकी । रूपाणि तु प्रदेहयेन्ते । यसधर्मस्वं सपरे सस्वं विषसाद न्यानुचिरबाधितविषयतन्यसर्प्रातियस्त्वं चेति ॥ तु प्रतिथेषु देवपु यज्ञस्याणि स्थानी यञ्चर्यो देवपिरवायपुरवादाः तु शब्दिक्तर यह देव्वपित सत्वस्य निराशः अवाधिवः प्रमाणाविरुद्धो विषयः सप्योऽप्रेणे सरवाशवाधितविषयस्तस्य मावस्तव्यम् । अन्न प्रतियक्षः

विषयः शाणोऽयाँ यस्याशवस्याधितावैषयस्तस्य मावस्तावस् । अस्त् प्रतिपक्षः साध्यतेन वस्याशवस्य अविष्यस्तस्य मावस्तावस् । रङ्ग स्याणि व्यावष्टे । तत्र साध्यप्रमिविरिष्टो प्रमी पस्य । तत्र व्याप्यवृत्तित्वं हेतोः पस्त्रकर्मस्यम् ॥

तेन व्याप्यपक्षे वृत्तिर्यस्यामी व्याप्यवृत्तिस्तस्य माबो व्याप्यवृत्तिस्य पक्ष-धर्मस्वपुच्यते । न युनः पक्षेकदेशवृत्तिस्वमिस्वर्यः ।

१ इ. omits this.

२ ग. घ. ड. drop प्रदर्शन्ते ।

३ ड. drops धर्मी।

साध्यसमानधर्मा धर्मी सपक्षः । तत्र सर्वस्मिनेकदेशे वा हेर्नीकृतिः सपक्षे सत्त्वम ॥

समानो धर्मो दस्याची समानधर्मा । धर्मादनिच् केवलातः (पा. ५। ४।१२४) इति बहुनीही धर्मशब्दादनिच् । साध्येन समानधर्मा साध्यस-मानधर्मीत पश्चाचायुरुषः ।

साध्यव्यावृत्तधर्मा धर्मी विपक्षः । तत्र सर्वस्मिन् विपक्षे हेतोरवृ-त्तिविपक्षाद् व्यावृत्तिः ॥

सान्याद व्यादृत्तः साध्यव्यादृत्तः। स एव धर्मो यस्यासी साध्यव्यादृत्तघर्माः साध्यज्ञन्य इत्यर्थः । धर्मीति पदेन

तस्माद वैधर्म्यदृष्टान्ते नेष्टो धर्मी समाश्रयः ।

तद मावे च तन्नेति वचनादेव तद्गतिः ॥ इति बोद्भमत निरस्वाति । न हि चर्मिणमन्तरेण वचनमात्राद् व्यक्तिः प्रतीतिमंबिद्यमहीत । पूने वाति बाँदुग्वस्यमस्तीति वचनमात्रादेवान्यपिदौ हामर्म्मदृश्चानेऽपि धर्मिणो वैवर्णप्रमात् । यदार्ष हेतुस्थामिषानमस्तावा-देव हेतोरिति रूपने तथापि रष्टार्ष पुनसमिषानम् ।

प्रमाणाऽविरोधिन प्रतिज्ञातेऽर्थे हेतीवृत्तिरबाधिताविषयत्वम् ॥ प्रमाणेन प्रत्यक्षादिनाऽभिरोषः प्रमाणाऽविरोधः क विषवे यस्याको प्रमाणाविरोधी तास्त्व प्रतिकाते निर्वाचनादिषमेकै ग्रन्दारी वृत्तिः । हेती-रिवाकिकाराय स्तावाच रूपये ।

साध्यतद्विपरीतयोः साधनस्याऽत्रिरूपत्वमसत्प्रतिपत्तवम् ॥ हाध्य शब्दानित्यत्वादि तद्विपरीतं शब्दनित्यत्वादि तयोषमयोपपि चाध्य-मानयोः सतोः साधनस्य कार्यत्वादेरत्रिरूपत्व पश्चधमैत्वसपक्षेष्ठस्वाविपक्षाद-

१ क drops हेतो:।

२ क drops हेतोः।

व्यावृत्तिलक्षणरूपराहितत्त्वम् । किन्त्वेकरिमत् साध्य एव त्रिरूपत्विमाति भावः । अन्वयभ्यतिरेकिणोऽवान्तरभेद सोदाहरणमाह ।

स् द्विविधः । सर्पक्षैकदेशवृत्तिभेदात् ॥

सपक्षे सर्वस्मिन्नेकदेशे वा या वृत्तिस्तस्या भेदात्।

तद्यथाऽनित्यः शब्दः कार्यत्वादिति सपक्षव्यापकः ॥

मन्वनित्यत्वं नाम विनाशित्व तिस्मत् काये प्रागमावोऽपि कपक्षः। न च तत्र कार्यसम्पति । अदः कस्मय कपक्षयापको हेतुः। नेष दोषः। विनाशी त्रव्यतित्व उच्यते विनाशकामावः। न च प्रागमावस्यामावान्तस्मिति । भागोताद्देनेव प्रागमावो नष्ट इति व्यवहारोपवस्त्रेमांवाभाव्योः सहानस्यान लक्षको विरोध इति । अन्ये व्यक्तित्वव नाम वस्तुत्वे कृति विनाशित्वम । अस्थिक माध्ये न प्रागमावस्य कपक्षवामिति परिवर्गतः । नतु तथापि कार्यत्व नाम प्रागवतः पक्षादान्त्रमा विश्वति व्यक्षानित्यव्यत्ये प्रवक्षाभावेऽप्य कर्तति वेत् स्वस्मत्, सामान्यवस्य कर्ततिवक्ष्यमाणविशेणस्थाव स्मराणाद्वृप-णमेतत् । अथवा स्वकारणसम्बाधित्य कार्यन्, तथा प्रवक्षे नारित

सामान्यवत्वे सति अन्मदादिवाह्योन्द्रियग्राह्यत्वादिति सपक्षेकदे-शवृत्तिः ॥

इन्द्रियमाझालादनित्यः शब्द इत्युक्तं मनोप्राहोणान्मना नित्येन व्यभिषार इति तरिष्ठस्यं याझप्रहणन । तयापि परमाणूना योगियाझोहन्द्रमाझन्यमस्ति, न वात्रानित्यत्व तरिप्राचामस्वादिद्रहणम । स्वतासमान्ये व्यभिचारतिक्तं रासाय सामान्यवाचे सतीति विशेषणम् । अत्र सक्टशाद्वरशिकारिय याह्ये न्द्रियमाझत्व नाम प्रहणयोग्यत्व विवशित, तक्ष सर्वशब्दानामिति । ब्रह्म भाषितातां द्व दूर्वनेन श्रोष्टवयाभावाद्रहण्य न युत्रयोग्यत्वादती । न स्व क्षेक्रदेशपुनित्य इंट्रा किंतु सुस्रादाबित्यति सपश्चे न वर्तत इति सपश्चे

१ ग. इ च. read सपक्षवृत्तिभेदात् ।

### पक्षज्यापकः सपक्षवृत्तिरविद्यमानविषकः केवलान्वयी ॥

अवाधितविषयत्वे च असत्प्रातपक्षत्वे च सतीति विशेषणमत्रोत्तरङक्षणवान्ये चार्याङ्गभत इति स्प्रहेणोक्तम् ।

स च पूर्ववद् द्विविधः ॥

सपक्षव्यापकसपक्षेकदेशवृत्तिमेदाद् द्विविध इत्यर्थः । उमयोरखुदाहरण-माह ।

तद्यथा विवादास्पदीभूतान्यदृष्टार्दानि कस्याचित्प्रत्यक्षाणि प्रमेय-त्वात्करत्वां मछकवर्ते । भेव प्रतिज्ञा भीमांसकानामप्रत्यक्षत्वादस्मत्सु-ग्वादिवंदिति ॥

अनायो हेतुः सपक्षव्यापकः । द्वितीयस्तुस्पर्धेकंदश्हांतः । घटादावभा-वात् । नत् मीमारकातामग्रव्यस्य नाम विशेषनिषेषस्य श्रेणम्यनुत्राविषय-त्वामीमाकस्यातिर्त्तपुरुप्रयत्यस्य यदि हेतुस्तदा सप्योहतुत्वेऽशिशेष्टेः, अया निपंत्रमात्र हेदुस्तदा शाब्धियाणादिना व्यक्तिस्याः । तत्र मीमास्कानाम् प्रयक्षतत्त्रसम्येऽपि कम्याचित् प्रत्यक्षतामानादिति वेनमैवम । मीमांसकानां प्रत्यक्षतातिरक्रमाण्याध्यत्यस्य हेतुनेन विवाधितत्यात् । केवलान्ययो प्रमाण अवाधितविष्यवराषद्यातिपश्यत्यस्याव्यक्षत्यापक्रते सति स्वयक्ष एव सत्यात्, अन्य-यव्यतिर्वित्त्व । केवलव्यतिरक्षित्वां स्थलमाष्ट्र।

पश्चन्यापकोऽविद्यमानसपश्चो विषशाद्व्यावृत्तः केवळव्यातेरेको ।। तस्योदाहरणमाह ।

यथा सर्विवित्कर्तृक सर्वे कार्यं काराचित्कत्वात् । यर्ते सर्विवित्कर्तृ-पूर्वकं न भवति तत् काराचित्कमपि न भवति । यथाकाशम् ॥

१ ग. घ ड reads करतलादिवत्।

२ घ. इ add इति सपक्षव्यापकः।

३ ग. इ. च. add सपक्षेकदेशवृत्तिः।

४ इ. adds स चाप्रसद्दोन्नेयी प्रसद्दोन्नेयी चः

५ इ. drops this sentence.

न बाप्रसिद्धविशेषणः पक्ष इति दृषण, सर्वविदादिपदार्थानां प्रसिद्धस्वात् । पदार्थीन्वरूपवाक्यार्थस्याप्रसिद्धत्वादप्रसिद्धः पक्ष इति चेत् तर्हि पर्वती बहिमानिति वाक्यार्थस्यानुमानाःपूर्वमप्रसिद्धत्वादप्रसिद्धविशेषणत्वेन धूमानुः मानस्याप्यप्रामाण्यप्रश्गः । नन्येव शहाविपाणपूर्वकत्वमपि साध्यधर्मः स्यात्। सर्वे कार्ये शास्त्रियाणपर्वक कादाचित्कत्वादित तन्न । विपक्षे दाधक-प्रमाणसहितस्य केवलस्यतिरेकिणः प्रमाणत्वाभ्यपगमातः सर्ववित्कर्तुपूर्व-कत्याभावे हिकार्यत्वमेव न स्यात् । तथाहि कार्यवेचित्र्यात् कारणवैचित्र्य-सनुसीयते । कारणाना च दृष्टाना जल-शिमशीलादीना कविद्वैचिक्येऽपि कार्यस्य फलस्य वैचित्रवेषसम्माद विचित्रमदृष्टकप कारण सिध्यतीति सर्वस्थापि कार्यरूपस्यादृष्ट्यवेकले सिद्धम् । तच्चादृष्टस्य कारणमचेतनःयाचे तनानधिष्ठित दण्डादिवतस्वकार्ये न व्याधियते । न च तदजानजस्मदादिस्त-ध्येरयतीति यक्तम । अतोऽदृष्टादिकारणविषयविशिष्टतानवानेव कर्ता मवितः महैतीति तर्कसहितभेवेद प्रमाणम । शशीवपाणपूर्वकरवाभावे च विपक्षे न किंचिद्वाधकमस्ति । तथाहि इ.सविपाण नाम यदि इन्यमेव तदा कथ कारण स्यात् । अथातुन्छ सकटकार्यकारणभृतादृष्टाद्याभित्र तत्प्रेरक वाऽङ्गी क्रियते तटा सजाभेटमात्र स्वादिति । केवल्व्यतिरेकिण उदारणान्तरमाह ।

प्रसंगद्वारेण वा यथा नेट्रं निरात्मकं जीवच्छगीरमप्राणादिमस्व-प्रभंगाळोष्ठादिवदिति ॥

प्रसाशन्द एव इारमुनायः प्रकाशाः तेन प्रकाशस्य सार्गनेत्वर्थः । क्रेक्ट्यितिरक्षी प्रमाणसमाध्यितिपद्यन्ताऽकारतिरक्षान्ते परस्यापस्य स्व सति विश्वादेव वर्षस्याद्य व्यावतीमानावादन्यस्थातिर्विकतत् । दशानीमनुमानगरि-द्यावस्यायोगसोमिना हेत्वामानाना स्वस्य निरूपितुक्तासस्तेवा प्रका ताव-द्याविति ।

एतेन हेत्वाभासानामहेतुत्वमुक्तं भवति ॥

एतेन हेतुस्वरूपवर्णनेन तदामाचानामहेतृत्वमुक्त भवति हेतुलक्षणगहित-त्वादिति भावः । तलक्षणमाह ।

## हेर्तुं छक्षणरहिता हेतुबदा शसमाना हेत्वाभासा इति रै।।

सम्पर्धेदुर्गि कत्यचिदशत्माहेतुबदसमावते न पुनहेंतुरेवेति । न वाधौ हेरबामाल इति तक्षिराकाशेक हेतुळक्कपरिता इति । हेतुळक्कपरिता प्रदायो मर्बान्त न च ते हेत्वाभाषाः । अत उमम समिति हेतुळक्कपरिता हेतुळक्कपरितानामपि हेतुबदस्यासमानल पक्कमांग्रन्थतमवतेन विमन्नते ।

असिद्धविरुद्धांनेकान्तिकानध्यवसितकास्टात्ययापादिष्टप्रकर**णसमाः॥** 

तेपा क्रमेण लक्षणमाह । तत्रानिश्चितपक्षवृत्तिरसिद्धः ॥

अनिश्चिता सदिग्धा नास्तीति निश्चिता वा पक्षे वृत्तिर्यस्थासावानिश्चितपक्ष-वात्तिः।

पक्षविपक्षयोरेव वर्तमानो विरुद्धः !।

न मपक्षे इति भावः । साध्य विरुणद्वीति विरुद्धः ।

पक्षसपक्षविपक्षवृत्तिरनैकान्तिकः ॥

एकस्मित्रर्थे साध्ये न निवतो न चैकान्तिकोऽनैकान्तिकः । न त्वनेनाः
अयापिद्वोऽरुकः ।

साध्यासाधकः पक्ष एव वर्तमानो हेतरनध्यवसितः ॥

पक्ष एव वर्तमानः केवलव्यितिरेक्यपि भवति । न चासौ हेत्वाभास इत्य-तस्तदव्यवच्छेदार्थं साध्यासाधक इति पदम् ।

प्रमाणवाधिते पक्षे वर्तमानो हेतुः काळात्ययापदिष्टः ॥

कालस्यात्ययोऽतिकमस्निरमन्सत्यपदिष्ट उक्तः कालात्ययापिष्टः। सन्देह-योगयपक्षीपन्यासानत्तर हेतूपन्यासस्य कालः। प्रमाणान्तरेण सन्देहयोग्यता-निश्चये विषरीतनिश्चये च सन्देहो नास्तीत्य

१ इ has हेत्स्वलक्षण

२ घ. adds ते चानेकप्रकारा

३ क and च add हेतु.।

### स्वपक्षपरपक्षासिद्धावि त्रिरूपो हेतः प्रकरणसमः ॥

प्रकरणयोः पक्षप्रतिपक्षयोः साधने समः प्रकरणसमः पक्षप्रमंत्र स्पर्धे सत्व विपक्षाद्व्याद्वीतरिति निरूपत्वेन । अयेषामवान्तरभेद सोदाहरण प्रपञ्चिय तुकामोऽश्चयत्व ताविक्षरस्यति ।

यद्यप्येषां सूक्ष्मा भेदा अनन्तत्वान्न शक्यन्ते वक्तुं तथापि स्थूस्रां दृष्टिमाश्रित्य कियन्तो भेदा व्यक्षणोदाहरणाभ्यां प्रदर्शन्ते ॥

शिष्यव्युद्धस्यर्थिमिति शेष.। दृश्यते इति दृष्टिः। आद्य हेत्वाभास प्रयुक्तवाति ।

अप्तिद्धभेदास्तावत् । म्बरूपाप्तिद्धो यथा अनित्य. शब्दश्चाक्षु-षत्वादिति ॥

म्बरूपेणासिद्धः स्वरूपांसदः । स्वरूपमासिदः वा यस्यानौ म्बरूपासिदः । यद्यपि वाधुपत्व स्वरूपेण रूपादावस्ति तथापि शब्दे धर्मिणि निर्दिष्टं वाधु-पत्व नास्तीति स्वरूपासिद्ध न तु व्यधिकरणासिद्धम ।

व्यापिकरणासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः पदस्य कृतकत्वादिति ॥ पक्षविकक्षणमीवकरण यन्यासी व्यापिकरणः स चासावसिद्धश्चेति विग्रहः।

विशेष्यासिद्धो यथाऽनित्य शब्दः सामान्यवत्वे सति चाक्षुप-त्वादिति ॥

बिरोष्य चाथुरत्वमसिद्ध यत्र हंत्वामासे सोऽय विरोध्यासिद्धः । विरोषणासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दश्चाक्षुपत्वे सति सामान्यव-स्वादिति ॥

चःभुपत्व नित्ये गोत्वादावस्तीति तद्य्यवच्छेदार्थमुभयत्रापि सामान्य-वत्त्वग्रहणम् ।

१ ग. घ. इ. च. drop सक्षणोदाहरणाभ्याम् ।

२ ग. घ. च. घटस्य ।

· भागांसिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् ॥

ययपि बायवीयादिशुन्दानामीश्वरप्रयत्नपूर्वेकत्वमस्ति तथापि प्रयत्नम-न्दतीत्रादिभावातुश्चिषायित्वलक्षण प्रयत्नानन्तरीयकत्वमत्र विवक्षितम् । तच्च बायवीयादिशक्दे नास्तीति भागासिद्धत्वमः ।

आश्रयासिद्धो यथाऽस्ति प्रधानं विश्वपरिणामित्वादिति ॥

आश्रयस्य प्रधानस्याधिद्धत्वात् धिद्धत्वानुमानवैयर्ध्यमिति भाव ।

आश्रयैकदेशामिद्धो यथा नित्याः प्रधानपुरुषेश्वरा अकृतक-त्वादिति ॥

पत्नीकृताना मभ्यात् प्रधानस्यैकदेशस्यासिद्धत्वात् ।

र्व्ययविशेष्यासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः कृतकत्वे सिन सामान्य-वत्वादिति । व्यर्थविशेषणासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः सामान्यवत्वे मति कृतकत्वादिति ॥

व्यथं विशेष विनिमत् हेलामांचेऽली व्यथीवरोष्यः। व्यर्थीवरोष्यक्षाचान चित्रञ्जीत व्यर्थीवरोष्याध्यिः । एवमितत्वाशि । प्रागचतः चलाचवन्यः इत-कत्वम । तच्य वन्धे नान्तीति व्यक्तिवाराचत्र चामाचन्यवः व्यर्थीमत्वयः। अधिद्वत्व हेतीः कृतकत्वस्य मीमाचक्षाभित्रावेणः।

संदिग्धामिद्धो यथा धूमवाप्पादिविवेकानिश्चये कश्चिदाहाऽग्नि-मानयं प्रदेशो धूमवत्वादिति ॥

वाष्पादीत्यादिशब्देन मपकवर्तिस्वीकारः ।

संदिग्धविशेष्यामिद्धो यथाऽद्यापि रागादियुक्तः कपिलः पुरुषत्वे सत्यैद्याप्यनुत्पन्नतत्त्वज्ञानत्वादिति । संदिग्धविशेषणामिद्धो यथाऽ

१ इ. has विभागासिद्धो ।

२ च. drops अद्यापि । घ. reads सति सर्वदानुत्पक्ष० ।

द्यापि रागादियुक्तः कापिङः सर्वेदा तत्त्वज्ञानरहितत्वे सति पुरुषत्वा दिति'॥

कपिलस्यापि कदाचिद्रागादियोगोऽस्ताति चिद्रचाधनता स्यादतस्त्रव्यिद्दार प्रमायमध्यपित पदम् । अञ्चलकत्वक्षानावादिन्दुके महायोगिमिक्यं भिवारः । तेषा कदाचिद्रनुष्त्रवत्वकासन्देप्जयोगि रागादियोगामावात् । अतोऽद्यापीति चर्वदित च हेतुथिरुपण इतम । पापाणादिना व्याभिचार-परिहारायं पुरुषलं सत्तीति विद्याणम् । ननुमयधासिद्धान्यतराचिद्वमकारे-णावि कमायदिक्षदेशे । नोहाद्वातिवाशक्षमा ।

त एतेऽसिद्धभेटा यदोभयवाग्रसिद्धत्वेन विवक्षितास्तदोभँयवाग्य-सिद्धा भवन्ति।यदात्वन्यतरवाग्रसिद्धत्वेन विवक्षितास्तदाऽन्यतरवाग्य-सिद्धा भवन्ति।।

विरुद्धभेदाः तु । सति सपक्षे चत्वारो विरुद्धभेदाः । पक्षाविपक्ष-व्यापको यथा नित्यः शब्दः कार्यत्वात् ॥

उभयान्तोपकस्तित्य चरवमानिक्त्वम् । त पुनार्वैनाशित्वम् । तद्विपरीतं निक्तत्वमतः प्रागमावश्यकाभाववोर्गपं निक्तव्वात्त्वपक्षत्वम् । स्वकारणकम् वायस्त् कार्यव्यम् । तच्च प्रागमावादिगु नास्तीतं विकद्वत्वम् । यदि पुन-रादिभव कार्यव्यम् तत्वतः प्रव्यवेऽपि गतन्वादनैकानिकस्यापि किन्द-न्विति

ावपक्षेकदेशवृक्तिः पक्षत्यापको यथा नित्यः शब्दः सामान्यवत्त्वे सत्यस्मदादिबाद्योदिवाद्ययप्राह्यत्वात् ॥

१ व and च. add विरुद्धविशेष्यासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः, अमूर्तवे स्ति अकृतकत्वात् । विरुद्धविशेषणासिद्धो यथाऽनित्यः शब्दः अकृतकत्वे स्ति अमूर्वत्वात् ।

२ and ग. इ. read तदोभवासिद्धा भवन्ति.

३ ग. घ. इ. om it बादि.

योगिना परमाणवोऽपि बाझेन्द्रिक्याङ्कास्ततः चपश्चकृतित्वान्न विरुद्धस्याद्वित्सस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्यादिद्यस्य

पक्षाविपक्षेकदेशवृत्तिर्थया नित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् ॥ प्रयत्नतारतम्यानविधायित्व प्रयत्नानन्तरीयकत्वम। तदाख्यादिशब्दे नास्तीति

प्रश्निवस्त्रैकदेशवृत्तिरिर्ति ।

पर्लेकदेशवृत्तिर्विप्तन्यापको यथा नित्या पृथिवी कृतकत्वात् ॥ व्याख्यातप्रायमेततः।

असति सपक्षे चत्वारो विरुद्धाः। पक्षविपक्षव्यापको यथाऽऽकाश-विशेषगणः शब्दः धमयत्वात्॥

आकाशविशेषगुणत्व साध्यं शब्दव्यतिरेकेणान्यत्र नास्तीति सपक्षाभावः । एवमत्तरानमानेष्वपीति बोध्यम् ।

पस्तविपसैकदेदशवृत्तिर्थयाऽऽकाशाविषशेगुणः शब्दः प्रयत्नानन्तर्गयकत्वात् । पस्तव्यापको विपसैकदेशवृत्तिर्थयाऽऽकाशविशेषगुणः शब्दो बाह्योत्रवृद्यग्रीह्यत्वात् ॥

ग्रहणयोग्यत्व सर्वशब्देष्वस्तीति पश्चव्यापकत्वम । अन्यत्र तु क्रचित्युखादौ

विपक्षव्यापकः पक्षैकदेशवृत्तिर्यथाऽऽकाशविशेषगुणः श्रञ्दोऽ पदात्मकत्वात् ॥

मुप्तिगन्त पदम्। अपदात्मकत्व मेर्यादिशन्द एवास्तीति पसैकदेशशृति-त्वम् । अत्र चोदयति ।

१ इ. reads कार्यत्वात ।

नमु चत्वार एव विरुद्धभेदा नान्ये तेषामसिद्धस्यलोपनेतत्वादिति॥ चत्वार इति ये पक्षव्यावकारते । नान्ये इति ये पक्षैकदेशकृत्तयः । कस्मात् तेषामधिद्यक्षणोपनत्वतात् । ततुत्तम । अपक्षप्रमेख हि त्रयी गतिः । अधिद्यो हेतांविद्योदेनीकात्त्वको वेती । परिएति ।

नैष दोषः । उभयछक्षणोपैनतत्वेनोभयञ्यवहारविषयत्वात् तुलायां प्रमाणप्रभेयव्यवहारवत् ॥

यया सुवर्णादिङ्खे वत्तावधारणे कारणत्वात तुला प्रमाण, तुलान्तरहालित इच्येण प्रमीयमाण प्रत्यक्षेण गृह्यमाण स्वरूप प्रमेयं च भवति तथेस्थः।

अनेकान्तिकभेदाम्तु । पक्षत्रयव्यापको यथाऽनित्य प्रभेयत्वात् ॥

### न्पष्टमेतर ।

पक्षच्यापकः सपक्षविपक्षकदेशवृत्तिर्यथाऽनित्य शब्द प्रत्यक्ष-रवात्॥

भ अत्रास्मदादिवाह्योद्दियग्रहणयोग्यत्व विवाशितं, तस्वात्र पक्षीकृते कन्दे
 वित्रास्तीति न पक्षैकदेशकृतित्वसम्य नापि पश्चत्रयथ्यापकत्वभिति ।

ूपक्षसपक्षच्यापको विपक्षिकदेशवृत्तिर्यथा गारयं विषाणित्वात् ॥

सर्वत्र साणिन एव गोभिण्डस्य पक्षीकृतत्वात्पञ्च्यापकत्वम । सपन्ने गोभिण्डे पक्ष्यायः सद्योजातस्याभि वत्सस्य विपाणयोग्यत्वादिति ।

प्राक्तः निपत्तत्थापकः सपत्तंकदेशवृत्तिर्यथा नाय गौर्विपाणित्वात् ॥
-- गतुमानसपक्षविपक्षयोरत्र वैपरीत्यमिति पक्षविपक्षव्यापकत्वमस्य ।

स्वात् ॥ 1eads उपपन्नत्वेनाचिद्वत्वात्, ग. घ. च read उपपन्न-

३ ी, घ. ड. च. read उपपन्नत्वेन ड. reads नित्य

पक्षत्र यैकदेशवृत्तिर्यथा नित्या पृथिनी प्रत्यक्षत्वादिति ॥ अत्राप्ययोगिनाहोन्द्रियग्राह्मत्वमेव प्रत्यक्षत्वं विवक्षित वेदितव्यम ।

पशसपक्षेकदेशवृत्तिर्विपशच्यापको यथा द्रव्याणि दिकाल-मनांसि, अमर्तत्वात ॥

पक्षेद्रदेशे मनसि द्रव्यत्वेन प्रथिव्यादौ सपक्षे चामर्तत्वं हेतर्नास्ति । आ-त्माकाशयांस्त सपक्षयोरिप विपक्षे च गुणादो सर्वत्र अल्पपरिमाणरहितत्वं द्यमर्तत्वम ।

पक्षविपक्षेकरेशवत्तः सपक्षव्यापको यथा न द्रव्याणि दिक्कालम-नाम्यमर्तत्वात ॥

अत्रापि प्राक्तनानुमानसपक्षो विपक्षीभृत इति विपक्षेकदेशवृत्तित्वमस्य । अद्रव्यत्वेन सपक्षे गुणादी व्यापकत्वममूर्तत्वस्य हेतीः ।

मपक्षविपक्षव्यापकः पक्षैकदेशवार्त्तिर्यथा न द्रव्याण्याकाशकास्त्र-दिगात्ममनांसि क्षणिकविशेषगणरहितत्वात ॥

आश्रये सत्याञ्चतरिवनाशित्व क्षणिकत्वम्। क्षणिकविशेषगुणरहितस्य पक्षी-कतेप दिकालमनःस्वेव वर्तते नाकाशात्मनोः । अद्रव्यत्वेन सपक्षे गुणादौ विप-क्षेपु प्रियम्प्रेतोबायुपु सर्वत्रास्तीति । यद्यपि तेजोद्रव्यस्य कस्यचिद् विद्यदादे-राग्रतर्रावनाशित्वात्तद्विशेषगुणाविष रूपस्पशौँ शीव्रतरविनाशिनौ तथापि तरिमन्सत्याश्रथे विनाशाभावाच श्राणिकत्वमिति विपश्चव्याप्तिः।

अनध्यवसितभेदाम्तु । अविद्यमानसपक्षीवपक्षः पक्षव्यापको यथा सर्वमनित्यं सत्त्वात ॥

सत्त्वादिति विद्यमानस्वादित्यर्थः ।

अविद्यमानसपक्षविपक्षः पक्षैकदेशवृत्तिर्यथा सर्वमन्तिस्य कार्य-त्वात् । विद्यमानसपक्षविपक्षः पक्षच्यापको यथाऽनित्यः शब्द आकाशविशेषगुणत्वात्।। स्पष्टम्।

विद्यमानसप्त्विपतः पत्तैन देशवृत्तिर्यथा सर्वे द्रत्यमानित्य क्रियावत्वात्।। पक्षीकृतेष्वाकाशादिषु क्रियावत्त्वस्थामावादिति पर्तेकदेशकृत्तित्वम्। पक्षी-कराखः द्व्यादस्यमाभावादसाधानगःवीमति ।

अविद्यमानविषसो विद्यमानसपसः पसच्यापको यथा सर्व कार्य नित्यमुत्पत्तिमैनवादिति ॥

सर्वकार्यस्य पक्षीकारेण नित्यत्वस्य साध्यस्य सपक्षा आकाशादयः सन्ति न तु विपक्षा अनित्यस्य सर्वस्य पक्षीकृतत्वादिति ।

अविद्यमानाविषक्षो विद्यमानसपक्षः पक्षैकदेशवृत्तिर्यथा सर्वे कार्ये नित्यं सावयवत्वार्ते ।

अत्रापि पूर्वेवत् प्रामागवयः वासामावयोः सप्तवन त पुनर्विपक्षत्म । अवि यमानसपक्षो विद्यमानविपकः पश्चव्यापकस्तु केवलव्यतिरको, नासाधारणो व्यामिमव्यात् । अव्यासद्य प्रवयासाधारणो यथा एवं प्रधानान्तित कार्यस्या दिति । निह प्रधानान्तितयेन किचिद्वाधकमस्तीत्यव्याप्तः । असैद च साध्ये क्रपितव्यादिति मागास्तिद्ये विति ।

कालात्ययापदिष्टभेदास्तु । प्रत्यक्षविरुद्धो यथाऽनुष्णोऽग्निः कृतकृत्वात् ॥

सर्वयैव गृहीतस्य निषेष्दुमशस्यत्वादुष्णत्वप्रहणमङ्गीकार्यम्। प्रहण च प्रत्यक्षेणाम्यादावेवेति प्रत्यक्षस्य बलीयस्त्वम् ।

अनुमानविरुद्धो यथा पैरमाणूनामनित्यत्वं मूर्तत्वात् ॥

१ ग, म, ङ, and च read उत्पत्तिधर्मकत्वात् .

२ ष adds अविद्यमानसपक्षः विद्यमानविषक्षः पश्चन्यापको यथा सर्वे कार्ये अनित्य उत्पत्तिकर्मकत्वात् । अविद्यमानसपक्षः विद्यमानविषक्षः पश्चैक-देशद्वत्विर्यया सर्वे कार्यमनित्य सावयवत्वात् ॥

१ ग. इ. and च read अनित्याः परमाणवः मूर्तत्वात् ॥

यध्यनुमानसावेकानुमानस्य वाथे न वमनीत तथापि बळवता द्वांको नायते सक्कोत । तथापि सक्कोता द्वांको नायते सक्कोता स्वांके । सम्बन्धिय साव्यक्षित्र । स्वांके । स्

आगमनिरुद्धो यथा ब्राह्मणेने मुरा पेया द्रवद्रव्यत्वात् क्षीरव-दिति ॥

> गोडी पैष्टी च माध्वी च विशेषा त्रिविधा सुरा । यथैबैका तथैवान्या न पातव्या द्विजासमैः ।। सुरा वै मलमन्नानां पाष्मा च मलसुच्यते । तस्माद्वाद्यपराजन्यी वैद्यस्य न पिवेत्सराम् ॥

इत्यादिरागमः । न नागमस्येषानुमानेन बाध इति बाष्यम् । पेदार्व हि सुरागाः पीताबा अपापदेतुन्वं बाण्यमन्यमा विद्वकाधनन्वप्रवतः स्वात् । तन्त्र बाण्य हष्टान्ते क्षीराहावागमेक्डपधिगम्यम् । अस्पदादेः तद्यामान्ये व दष्टान्तरवाविद्वावनुमानस्यानुस्यानम्बगात् तस्मादनागमस्येव बळवल-निष्ठि ।

प्रत्यक्षैकदेशविरुद्धो यथा सर्व तेनोऽनुष्णं रूपित्वादिति ॥

१, ग reads ब्राझनेन पेव सुरादि.

सर्वस्य तेजसोऽनुःणःवसाधने परमाणुषु ज्योत्काया वास्मदादीना प्रत्यक्षेण विरुद्धो न संभवति । प्रत्यक्षेणैकदेशविरुद्धो प्रत्यक्षेकदेशविरुद्ध इत्यर्थः।

अनुमानैकदेशविरुद्धो यथा नित्याश्रया द्रवत्वरूपरसगंघरपर्शा नित्या अप्रदेशवृत्तिममानजात्यारं पकत्वे सति परमाणुवृत्तित्वात् तद्ग-तैकत्वबद्यिति ॥

परमाणुकृति-बादिखुक्तं कंबोगेन व्यभिचारः ताश्चरुव्यर्थमप्रदेशप्रहृष्णम । तथापि हित्वादौ व्यभिचारतत्तरिहाराय समानजाव्यारंभक्तंव स्ताति पदम् । तथापि इच्छोक् व्यभिचारतत्तिवृत्ययं गृजे सतीति विशेषणमूक्षम । अस्र व नीमितिकद्रव वर्षार्थिवरमाणुक्तरादिखे नित्यवनमुमानेन विद्रद्यके न साक्षिदिक्षद्रव वर्षार्थ्यवरमाणुक्तरादिखित । तथाहि । सार्थिवद्यप्राणुक्तर-सम्परमणा अनिस्योगजा पार्थिविद्योगगुलन्ताद घटर पार्थिवत्य । सम्परमणा अनिस्योगजा पार्थिविद्योगगुलन्ताद घटर पार्थिवत्य ।

आगमैकदेशिकद्धो यथा सर्वेषा देवर्षाणां शरीराणि पार्थिवानि शरीरत्वादस्मदादिशरीरवदिति ॥

केर्नाचेदेवानामृपीणां च रागिराणि आप्यत्वेजसवायवीयानि श्रुयन्ते तस्मा-दार्गमेकदेशविरुद्धोऽय हेतु.।

प्रकरणसमस्योदाहरण यथाऽनित्यं. शब्दः पक्षसपक्षयोरन्यतर-त्वात्सपक्षवतु ॥

एक एवाय हेतुरनित्यत्व इव नित्यत्वेऽपि समान इति ।

नित्यः शब्दः पक्षसपक्षयोरन्यतरत्वात्सपैक्षवदिति । एकल तुल्य-द्रक्षणिकरुद्धहेतुद्वयोपनिपातो विरुद्धाऽन्यभिचारीत्येके ॥

एक इति वयमित्यर्थ । अन्ये तु प्रकरणसमोऽयमित्याहुः । मिन्नांवषयो हेबुसनिपातो विरुद्धाऽब्याभिचार्रा माऽभूदित्येकत्रेतिपदम् । तथापि नित्यः

१ च. omnits अनित्यः शब्दः...सपश्चवत् ।

२ च. reads गगनवत्।

शन्दः कार्यत्वाद् घटवद् गुणः शन्दः कर्मव्यतिरिक्तमामान्यवत्वे सति धामा-न्यवतामनाभारत्वाद्भगादंत्वन्यविदेवहाव्यमित्यारित्वं स्वात् तिभिषेषाय विरुद्धः प्रष्टणम्। एवमपि नित्वः शन्दः प्रमेशव्यादित्वः शन्दः कार्यत्वादित्वनयो-तत्त्रयात् स्यादित्यतस्यस्थणप्रमृत् । प्रकृतमस्यत्वानानिकस्वात् तृस्य-स्वयात्वः स्वित्याऽऽमकतुत्वय्वस्यामानादुदाहरवि—

यथा नित्यमाकाश्चममूर्तेद्रव्यत्वादात्मवत्, अनित्यमाकाशमसमदादि-बाह्येन्द्रियग्राह्मगुणाऽऽघारत्वाद् षटादिवत् ॥

ननु वस्त्रुनो द्रेरूप्यासभवादवस्यमन्यतरानुमान सुनष्टमेव ततश्वाधिदादि-दूपणदुष्टत्वारोक्वेवान्तर्भावो भविष्यति कि हेत्वाभासाऽ-युपगमेनेत्वाऽऽशक्या ऽऽह ।

स खल पुरुषविद्रोषमपेक्षमाणो हेत्वाभासो भवत्यन्यतरासिद्धवदिति।। यथा पर प्रात असिद्ध हेतं यः समर्थयिद्धमशक्तस्तदपेक्षयाऽन्यतरासिद्धो

वया (र प्राप्त आब.इ. हु य - कस्याय्युक्यर लार्ट्स-ठा-प्रश्तासांक्र स्वामाक्षं भवीत, वया वा दृग्णान्तरीःद्रावनाक्ष्मभ्यः प्रकरणक्यः तथादृग्णान्तरीःद्रावनावा विकटणकेरिक्द्राव्याभ्यस्यारीत। यदा त्वन्यतरानुमानस्य
धर्ममाहक्ष्मणव्यासमुद्रादयति तदा कालान्वयार्थारहृद्दायदुष्ट अवलेक्सम्यत्यस्यानामाति। अत्र पुरर्रातन्तव्यवाधकानुमानमेव धर्ममाहक्षमाणवाधितम । तथाहि व्यापकमेवाऽऽकार्शमाति प्रत्यक्षर्यं स्मर्थितम । अतः
समानवारीयोऽपादानकारणामावादाकारमनुत्यविधर्मक सिद्धमिति कथ तदतित्र भावग्यतीति

हेतुप्रसमेन हेत्वाभासानभिधायोदाहरणाऽऽख्यमवयवमाइ-

सम्यग्दष्टान्ताभिधानमुदाहरणम् ।

सम्यगित्यभिषानविशेषणं भिन्नं पदम् । तश्चाव्याः त्यभिषानादोर्नेरासार्थम उदाइरणभेदमाह-

१ ङ reads अमूर्तत्वात् । २ ग, घ, ङ and च add एव before अतित्य ३ च reads प्राह्मविशेषगुण •

तदिद्वाविषम् । सौषम्धवैषम्धीभेदात् ॥

साधर्मवैषम्ये एव भेदस्तसाब्दिविषस्यापि स्थणोदाहरणे दर्शयति । तत्रान्वयमुखेन दष्टान्ताभिधान साधन्योदाहरण यथाऽनित्य

तत्रान्वसमुबन दृष्टाना।भधान साधन्यादाहरण यथाऽतित्य शब्दस्तीवादियमीपेतन्तान् । यदात्रावादियमीपेत तत्तद्वित्य दृष्ट यथा सुबादाति । न्यतिरुक्तसेन दृष्टान्ताभियान वेषन्योदाहरण यथा यदात्तिय न भवति तत्तीवादियमीपेतमपि न भवति यथाऽऽ काशमिति । एतेन उदाहरणान्यासानामनुदाहरणत्वमुक्त भवति ॥

कारामाता । त्यान उरार-जनातानानपुराहरनात्मुकः स्थात ॥ इद्यान्तवहरूव्याने प्रमाणीपपस्यत्व स्वयिद्ध न पुनत्वस्यद्भहाहरूण बाल्य मिति नियमियुद्ध । शेष स्थम । उदाहरूकणभागामियानादुदाहरणाभागः निरस्ता भविपन्तीत्यमिप्रायण तक्ष्मक्षयस्यतस्य स्व सोटाहरुणामाः ।

ातरता मानापनाध्याभाषण वाशवणभावतस्य च सादाहरणमाह । उदाहरणवरुणगरहिता उदाहरणगदाभासभाना उदाहरणा भासान्ते चानेकप्रकारा तथा चाऽनित्य मनो मृतेत्वादित्येतस्मिन्प्र योगे मर्व उदाहरणाभासा उच्यन्ते इति ॥

सर्व उदाहरणाभासा उच्यन्त इति ॥ विस्तारभीत्येति शेषः ।

यन्मूर्त तदनित्य यथा परमाण्डिति साध्यविकल ॥ साध्यस्य अनित्यत्वस्य परमाणावभावातः॥

यथा कर्माते साधनविकल ॥

साधनस्य मूर्तत्वस्य कर्मण्यभावात् । यथाऽऽकाशमित्युभयविकलः ॥

उभाभ्या साध्यसाधनान्या विकल दृष्टान्ताभास इति सर्वत्र सदय । स्पष्टम् ।

म, and च read साधम्योदाहरण, वैधम्योदाहरण चेति ।
 ६ omits एतेन भवति ।
 इ ग, ब, ह, च read अनित्य दृष्ट

यथा लरंबिषाणमित्याश्रयविकर्छः ॥ स्पष्टम् ।

घटवदित्यन्याप्त्यभिधानम् ॥

न व्या'त्यभिधानमव्याप्त्यभिधानम् । यन्तूर्ते तदनित्यभिति वचनमन्तरेण व्याप्तरप्रतिते. ।

यद्नित्यं तन्मूर्तं दृष्टं यैथा घट इति विपरीतन्याप्त्यभिघान-मिति ॥

यत्र साधनजातीयमित्त तत्र साध्यजातीयमवश्यमस्तीति हि वक्तव्यम् । अन्यथाभिधान तु विपरीताव्याप्त्यभिषानम् ।

एतौ वचनदोषौ ॥

अव्याप्त्यभिधानविषरीतव्याप्त्यभिधानरूपौ वचनदोपौ । आद्याश्चत्वारो-Sर्थदोपा इति भावः ।

यदनित्यं नै तन्मूर्तमिष न भवति यथा परमाणुरिति साधना-व्यावृत्तः॥

साधन मूर्तल यस्माददृष्टान्तामासाद्व्यावृत्तमसौ साधनाव्यावृत्तः । साध-नाव्यावृत्त यस्मित्रति वा साधनाव्यावृत्तः । उदाहरणाभास इतिसंबधात् सर्वत्र पुष्टिब्रनिर्देशः ।

यथा कर्नेति साध्याऽज्यावृत्तः, यथा घट इत्युमयाऽज्यावृत्तः, यथा स्रपुष्पामित्याश्रयहीन इति ॥

व्यक्तमेतत्।

१ ग reads शशानियाण; ङ reads खपुण्पं

२ क, घ, ङ, च read हीनः

३ ग, रू, च omit यथा घटः

४ ड, चाead न भवति

औकाञ्चवदिव्याप्त्यभिधानम् ॥

यदिनत्य न भवति तन्तर्तमिष न भवतीत्पिभानमन्तरेण व्यातेग्प्रतीतेः । यद् मूर्त न भवति तदिनित्यमपि न भवति ययाँकाशमिति विपरीत-व्याप्त्यभिभानम् ॥

यत्र साध्यं नास्ति तत्र साधनर्माप नास्तीति खङ् व्यतिरेके वक्तव्येऽन्यः यामिधान साधनात्साध्यसिद्धावड्रं न भवतीति दोप एव ।

एती च वचनदोषाविति ॥

अव्याप्त्यभिधानविपरीतव्याप्त्यभिधानलक्षणौ ।

अत्राद्या. षट् साधम्याँदाहरणाभासाः इतरे षड्वैधम्याँदाहरणाभासाः।

अन्ये तु सन्देहद्वारेणापरानष्टानुदाहरणाभासान्वर्णयन्ति ॥ सन्देह एव द्वारमपायरतेन ।

संदिग्धसाध्यो यथा महाराज्य कारिव्यत्ययं सोमवंशोद्भृतत्वाद्विव-क्षितराजपुत्रवदिति ॥

सोमवशोदभूतत्वेन निश्चित एव राज्यमकुर्वाणो दृष्टान्तीङृतः । न चासौ राज्य करिप्यतीति निश्चयोऽस्यतः संदिग्यसाध्य एव दृष्टान्ताभास ।

संदिग्धसाधनो यथा नायं सर्वज्ञो रागादिमत्त्वादः युक्षवदिति ॥ अत्रापि येनकेनिवयकारेण निश्चितोऽसर्वको रागादिमत्त्वेनानिश्चितो दृष्टा-न्ताकतः ।

सादिग्योभयो यथा गमिप्यत्ययं स्वर्गं विवक्षितः पुरुषः समुपार्जेत-शुक्रुर्थमत्वोहेर्वद्तत्वदिति ॥

१ च reads यथाकाश २ क and ग read यदमूर्त ३ क omits यथाकाश ४ ग, घ, ड च read रथ्यापुरुष० ५ घ. ड read अपरिचित देवदत्तपुत्रवत

अत्र तु सिंदग्यसमयं स्वर्गयमन समुपाजितशुक्रथमीत्व च यस्य स संदिग्धी-भयः पुरुषो दृष्टान्तीकृतः ।

मंदिग्धाश्रयो यथा नायं सर्वज्ञो बहुवक्तृत्वाद्मविष्यदेवदत्तपुत्र-वदिति ॥

भविष्यद्देवदत्तपुत्रे प्रमाणाभावात्संदिग्याश्रय उदाहरणाभासः ।

संदिग्धसाःच्याच्यानृत्तो यथा यो महाराज्यं न करिप्यति स सोमवं-शोद्धतोऽपि न भवति यथाऽन्यो राजपुरुष इति ॥

साध्यमव्यावृत्तः यसमादसौ साध्याव्यावृत्तः संदिग्धश्चासौ साध्याव्यावृत्तः संदिग्धसाःबाव्यावृत्तः सोमवशादन्यत्रोदभुतत्याऽपि महाराज्याकरणे प्रमाणा-भावात् ।

मदिग्धसाधनाच्यावृत्तो यथा यस्तु सर्वज्ञ स रागादिरहितो यथा समस्त्रशास्त्राभिज्ञः ५रुष इति ॥

समस्तशास्त्राभिज्ञस्य रागादिरहित्तत्वे प्रमाणाभावात् सरिक्शसाधनाव्या-वृत्त इत्यर्थः ।

सिदःश्रोभयाज्यावृत्तो यथा य स्वर्ग न गमिष्यति स समुपार्जित-शक्रथमेंऽपि न भवति यथा दःस्थः पुरुष इति ॥

दु.स्यस्याऽपि पुरुषस्य स्वर्गागमने शुक्रधर्माभावे च प्रमाणामावीदिति भाव ।

संदिर्ग्धाश्रयो यथा यः सर्वज्ञः स बहुवक्ताऽपि न भवति यथा मार्वच्यद्वेवदत्तपुत्रः ॥

म्पष्टमेतत् । चतुर्थीवयबस्य लक्षणमाइ ।

दृष्टान्ते प्राप्तिद्धाऽविनाभावस्य साधनस्य दृष्टान्ते।पमानेन पक्षे व्याप्तिरूयापकं वचनमुपनयः ॥

१ क reads सदिग्धाश्रयाञ्चाकृतो यथा

साधनस्य च पक्षे व्याप्तिकृतपकः वचनमुपनय इत्युक्ते हेतुरूपवचनस्याप्युपनय-प्रसगरत्तिबृह्वर्ये दृष्टान्तोपमानेनेतिपदः तच्चोपटक्षणम् । तेन दृष्टान्तोपमा-नेत वा दृष्टान्तवैधर्येण वा सहत्वर्यः । शेष स्वरूपकथनार्थः।

स द्विविधः ॥

### द्वैविध्य दर्शयति ।

तथा च तीत्रादि मोंपेतः शब्द इति साधम्योपनयः । नै च तथा तीत्रादिधमोंपेतः शब्दो न भवतीति वैधम्योपनयः ॥

यर्थाप ही नत्री प्रकृतमयं गमयत इति न्यायेनार्थमेदो नास्ति तथाप्युक्तिः भेदादुपनयभेदः, उक्तिभेदोऽखुदाहरणभेदादिति ।

उपनयानन्तरम् ॥

निगमन व्याख्यायत इति शेष । तदाह । सहेतक प्रतिज्ञावटचनं निगमन तस्माटनित्य एवेति ।।

सदेकुकमिति तम्मादिलनुत्यमानदेकुकमित्यर्थः, प्रतिशाद्यवनामिति तस्य-मानं न तु प्रतिरेखः । दरेशानिश्चितस्य विचाधियितस्याभिधान हि प्रतिरा। निगमन तु प्रतिरातार्थसाध्यक्षदेशभिधाने निश्चितसार्थस्याभिधानियाते। एव नहिं व्यामिरिक्षाधिकानादेव साध्यक्षदेव्ययि निगममित्याशकारादः ।

न चेदमनर्थकम् । साध्यविरुद्धाभावप्रतिपादकप्रमाणसूचकत्वादस्य ॥

साध्यामिनथःबादिनतस्य विरुद्धो यो नित्यत्वादिनतस्यामोबोऽनुषपन्नत्व तत्य प्रतिथादकः यत् प्रमाण तस्य द्वेषकत्वाद् । तत्मादिनियः द्वेषुकः । चिद्धे कत्यारमी निरमार्थः इति न्यायाक्षित्यो न भवति, तत्र प्रमाणामाबाद्दाधक कद्भावाषिति प्रतिक्तिः । तद्दि किमर्यमित्याग्रक्त्याऽइहः ।

१ च om. न च २ ग, इ. च read प्रतिज्ञावचन, घ reads प्रतिज्ञायाः पुनर्वचन ३ after this च adds तद्यि द्विविधम्-साधर्म्यः वैषय्येमेदान् ४ च reads इति साधर्म्यीनगमन.

न च तदन्तरेण साध्यावधारणमपपद्यते ॥

तदन्तरेण विपक्षवाधकप्रमाणमतरेण साध्यत्यावधारण निश्चवी नोपपद्यत इत्यस्मिलये सुत्रसवादमाइ।

तथा चोक्तम् 'विमृश्य पक्षप्रतिपक्षाभ्यामर्थोवधारण निर्णय ' (गौ सु ११४१) इति॥

विमृदयं सदायं कृत्वा निर्णयं पुरुषणं क्रियते । काभ्या पक्षप्रतिपक्षाभ्या, पक्षविषयं साधनं प्रतिपक्षविषयं दूपणसुप्तारेण पक्षप्रतिपक्षद्यद्वेनोत्तरं । कि व निगमनमसाधनागमिति चत्वारो (१) बौद्धन्य स्वर्शत्तिवरोधा इत्याह ।

निगमनाभिधानमसाधनागामित्यभ्युपगम्य बाधक ॥ प्रमाणमभ्युपग-

च्छतो निग्रहस्थान प्रसच्यते निगमनार्थस्वाट् बाधकस्येति ॥ निगमनार्थस्वादिति निगमनप्रयाजनस्वादस्यर्थ । क्षणिकस्वादौ सस्वादि

ति साधनमभिधाय पश्चात् " असन्तोऽश्वाणिकास्तस्य कमाक्रमविराधतः" इत्यादिना बाधक प्रमाण पृर्वतो बौद्धस्य स्ववृत्तिविरोधान्निग्रहः स्यादिन्यर्थे । ननु सत्यपि निगमनवचने विग्नातैपयमानस्य परिताधानावाहाधकमेवा

ननु चलाव ।नगमनवयन ।वभावत्रवमानस्य पारतावामावाह्यावकनय ।मधीयता किमननेत्याशक्याह् । जिममनार्धनियानियनौ कि कालकामामोग्राज्याम् सन्दर्भ हेस्स

निगमनार्थविप्रतिपत्ती हि बाधकप्रमाणोपन्यामो युक्त , हेर्त्वर्थ विप्रातिपत्ती तत्साधकप्रमाणोपन्यासवदिति ॥

इदानी पचावयवरूपानुमानस्तुतिद्वारेण कथालक्षण प्रपचयाति ।

सोऽय परमो न्यायो विप्रतिपन्नपुरुषप्रतिपादकत्वात्कथाप्रवृत्ति हेतुत्वाच ॥

सोऽय प्वावयवस्यो न्याय परम उत्कृष्ट । का पुनरिय कथेत्याशक्याह। वादिप्रतिवादिनो पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहु कथा ॥

साधनदृषणरहितपक्षप्रतिपक्षपरिम्रहमात्र कथा मा भूदिति वादिप्रतिवादिम्र इणम् । यथायाग साधनदृषणैर्वादिम्रतिवादिनोरित्यर्थ ।

# सा द्विविधा वीतरागकथा विजिगीषुकथा चेति ॥

### तयोर्लक्षणमाह

यत्र वीतरागो वीतरागेणैव सह तत्विनर्णयार्थ साधनोपालमौ करोति सा वीतरागक्या वाट्सज्ञयैवोच्यते॥

यथा विजिमीपुक्रमाया बाद इति सामान्यसमा जरु इति च विशेष समा हष्टा न तथात्र विशेषस्त्रात्यस्त्रीत्यथं । वादसम्रा च सकल्क्ष्या साभारणीति लोकव्यवस्तादिहमयते तथा जल्पे च क्रियमाणे वाद कुरूक इति व्यवस्रान्ति । बीतरागक्ष्या वादसम्प्रेपेबोच्यत इत्यम सूत्रकारवचन दर्शयति ।

तथा बोक्तम् , प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भ सिद्धान्ताविरुद्ध पञ्चा वयवोपपत्र पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहो वाट (गो.मृ १२१) इति ॥

न प्रतिपक्षहीन वा कुर्यात्प्रयोजनार्थमर्थित्वे सिति (गौ सू. ४२-४९) इति ॥

त वाद प्रतिपक्षविषयसाधन प्रतिपक्ष उपचारात्। तेन शानमि वा कुर्यात् प्रयोजनाथ तत्त्वज्ञानार्थमर्थित्वे सति। अस्य सूत्रस्य तात्स्यार्थमाह।

प्रयोजनार्थत्वेन यथा शिष्यो गुरुणा सह प्रश्नद्वारेणैवेत्यर्थ ॥ बाद कोति न प्रन प्रतिपक्षमाधनाभिधानद्वारेणेति शेष । बिजिर्ग

कथालक्षणमाह । यत्र विनिर्माषुर्विनिर्माषुणा सह लाभपुनाख्यातिकामो जयपराजयार्थ प्रवर्तते सा विनिर्माषुकथा । वीतरामा वा परानुग्रहार्थ ज्ञानाक्रसर

क्षणार्थं च प्रवर्तते, सा चतुरमा वादिप्रतिवादिसभापतिप्राश्चिकामा विजिगीषुकथा जल्पवितडासज्ञयोक्ता ॥

जयपराज्यार्थिमिति स्वस्य जयार्थे परस्य पराज्यार्थे परानुप्रदार्थिमिति परेषा शिष्पादीना वेदप्रामाण्यमोशादी निश्चयोत्पादनद्वारेण मोश्वशास्त्रा दावाचार्यादी अद्यालिचिद्रीरण वाऽनुष्रद्व शानाकुरस्यात्मस्यस्य शिष्पात्मस्यस्य सरक्षणाय व वाँडा।दर्श्वरूप । सा जस्यस्त्रस्य वितडास्त्रया चोक्तेर्यं ध अत्र स्वस्त्रस्य हार्

नथा चाह । तत्त्वाध्यवसायसरक्षणार्थ जरूपवितडे बीजप्ररोहस-रक्षणार्थ कटकशास्त्रावरणवट् ( गौ म ४ २-९० ) इति ॥

उभयरूपाया अपि विजिगोपुरुथाया लक्षण सौत्रमेवेत्याह ।

यथोक्तोपपन्न उल्जातिनिग्रहस्थानसाधनोपालभो जल्प (गौ. सू. १२२) इति ॥

१ क omits प्रयोजनार्थित्वेन

२ गघ add लक्षण after यथो<del>ड</del>

यथोके वाद्रव्यक्ष यदुष्पन्न योग्य यथोकोषपन्न तेनीपपथः सम्बद्धी यथोकोषपन्न दर्शस्ययोपस्यग्रस्य हार्स्य लोग्य हृद्ध्यः मुगलात् । उपपन्न च सामनोपारुम्यान्यस्यतिपन्नपरिव्यद्ध हित । भागत्वस्य लाग्यपन्न स्वाधनोप्यान्यस्य हित हित्यसामावात् । स्विद्धः सामन् उपारुम नमुगलमः, छळजातिनम्बद्धस्यानेन्त्र सामनोपारुमी वत्र स तथाकः । यद्यपि छळजातिनम्बद्धस्यानेन्त्र सामनेपारुमी वत्र स्वत्यक्षां । यद्यपि छळजातिनम्बद्धस्यानेन्त्र सामनेपारुमी हित्यक्षीपारुम्म बर्ज्य । सम्यत्ये तथा स्वाधना प्रतिव्यक्षिण सामनेपारुम्यहित्यमुक्त मान्यस्य सम्यापित्यस्य सामनेपारुम्यहित्यमुक्त मिति । अथवा प्रमामनेत्र सामन् उपारुमे च क्रियमाणे तद्वियालाय परम्यु काना छळादीनामनुद्रावन प्रमाणु दृष्पित्वसुद्ध साधनसुप्राव्यम् सम्याद, उद्यावने व छळादीनामनुद्रावन प्रमाणु दृष्पित्वसुद्ध साधनसुप्राव्यम् सम्याद, उद्यावने व छळादीनामनुद्रावन प्रमाणु त्रियालाय पर्यस्य स्वापनानिक स्वापनेपारुम्यस्य मन्यत्व हित पर्ययेण छळादीना बद्धेतुत्वस् ।

स प्रतिपक्षस्थापनाहीनो वितंदा ॥

स बाहो जरुक प्रतिपक्षः स्थापते यथा सा प्रतिपक्षस्थापना प्रमाण तथा बिशेनी वितंदा, पूजः प्रतिषक्ष एव नास्तीसर्थ एव स्वीतराग वितदा विकिमीपुषितप्रति विविचा वितदा। एक्व व प्रतिपक्षद्वितम्पि स कुर्योत् (सी. सू ४ २ ४९) इति सूर्वेलापि स्वितम्। अञ्चातस्यन्याणा छला दीना न सामनोगास्मध्तुस्तेनापि स्वाक्षये पारवर्जन परवास्त्रेपूरायन स कुर्वे प्रस्तिति तैसा लक्षणसा

वचनविचातोऽर्थविकरुपोपपत्या छल्छम् ॥ (गौ. स् १-२-१०) अर्थस्य विकद्भवेन करपनम्प्रीवकरुपत्यापाच समक्तवा वचनस्य विचातो दूषण यत्तप्त्रलम् । उदाहरण द्व विद्योपलक्षणे भविष्यति । विभागमात्रः ।

तत्रिविधम् । वाक्छलं सामान्यछ्लमुपचारळल चेति॥(गौ.सू १-२-११)

शैविष्य कक्षणश्रीवष्यादत आह ।

तत्र यथा दिशेषाभिहितेऽथं वक्तुर्गिप्रायाद्याँतरकल्पना वाक्छलम् ॥ (गौ. सृ १-२-१२)

अनेकार्याभिषायि पद वाक्य चात्र विशेषः, तस्यार्याभिषानाय प्रयोग

एवोचचाराहविशेषामिहितेऽयं हलुकम् । तस्मिन्चति वकुरिममायाहर्यातर कत्यना यभ वश्वनिवाते वहास्कृष्टः वाहनिमित्ततात् । यद्यपि शह्नि मित्त सर्वमपि छक तयाध्यस्य सामान्योपचारयो प्रधानताचेन व्यपदेशः । उदाहरणमाहः ।

नवकबलोऽय माणवक इत्युक्ते, छ्रखाद्याह कुतोऽम्य नवकबला इति॥ नृतनकबललमञ वक्तविधितम् , प्रतिवादी द्व नवस्य्याककबल्वन्य विवक्षितमिलारोध्यासभवेन दुषयति । तस्य परिहारमाह ।

तस्याप्रतिपत्तिलक्षण निम्नहस्थान वाच्यम् । नव कबलोऽस्थेति वक्तरभिप्रायापरिज्ञानादिति ॥

नवकबळवत्त्वस्य प्रत्यक्षत्वान्न बक्तुरभिष्रायापरिशानमिति । तबाह् " उत्तरापरिज्ञानादेति "

अप्रतिपत्तिलक्षण निव्रहस्यान वान्यमित्यनुवर्तते। दूषणान्तरमाह सत्यम् । सिद्धवाध्यतेत्यत्तरस्यापीरज्ञानात् ।

विप्रतिपत्तेर्वा विपरीतज्ञानात् ॥

विपरीतस्य बचुरिभग्नायादन्यस्यार्थस्य नवसस्याच्याधनस्य परिज्ञानात् । सभवतोऽर्थस्यातिसामान्ययोगादसङ्गृतार्थकल्पना सामान्यच्छलम् (गो. स. १ २ १३) ॥

त्राह्मणादेश्ववेदाभिज्ञत्वल्धणो धर्म प्रायेण समवतीति सभवधदेनोक । तस्यातल्यातिषामान्यमतिसामान्य तेन योगादसङ्गतार्थकस्पना यत्रवचनिव धाते निमित्त तस्सामान्यनिमित्तत्वात्सामान्यच्छलमिति । अत्रोदाहरणमाह ।

अहो नु सस्वय ब्राह्मणश्च वुर्वेदाभिज्ञ इत्युक्ते केनिक्यायवाचाहाइ, किमनाश्चर्य समवति हि ब्राह्मणे चतुर्वेदाभिज्ञत्विमिति । अत्र अख्वा-चाह । न । बात्येनानैकानिकत्वात् ॥

चतुर्वेदाभिष्ठले ब्राह्मणत्व लिङ्ग् विवक्षितमिति मत्यानेनानैकान्तिको दक्षित । परिहरति । तस्यापि पूर्ववन्निग्रहस्थानं वाच्यम् ॥

अप्रतिपत्तिलक्षणमाभप्रायापरिज्ञानादुत्तरापरिज्ञानाद्वा विप्रतिपत्तेश्च विप-रीतहेतत्वस्य परिज्ञामादिति । चोदयति ।

कस्मात ।

परिहरति ।

हेतुत्वनाऽविवाक्षितत्वात् । किं तर्हि । ब्राह्मणत्वे सति चतुर्वेदा-भिज्ञत्वमाश्चर्यकारणं न भवतीत्यभिप्राय मक्षेत्रे शालिसम्पत्ति-वदिति ॥

. क्षत्रियादावेवाअर्थकारण विद्याचरणसपन्नः पुनर्वोद्यण इति सर्वापि

बात्रपादाववाव्यवकारण विद्यापरणवनकः वृत्तत्रावण द्वात ववार ब्राह्मणजातिः स्त्यते तत्र श्रद्धोत्पादनार्यमवन्नगरिहारायं वेत्यर्थः। उपचारप्रयोगे मुख्यार्थकल्पनया प्रतिषेध उपचारच्छलम् , यथा मञ्चाः क्रोशन्तीत्युक्ते च्छलवाद्याह पुरुषा. क्रोशन्ति न मञ्चाम्तषामचे तनत्वादिति ॥

क्षेत्रपरिरक्षणार्थे कतः काष्ट्रमयश्चनःस्तम्भरूपो मन्तः। छलवादिनो

द्वणमाइ । तस्यापि पूर्ववान्निग्रहस्थान वाच्यम् । उमयथाऽपि लोके शास्त्रे च शब्दप्रयोगदर्शनादिति ॥

पराभिश्रायापारेश्चानादुत्तरापरिशानाद्वाऽप्रतिपत्तिलक्षण निग्रहस्थान विश-तिपत्तिर्वा परेणाविवक्षितस्य मुख्यार्थस्य स्वीकारेण दृपणात् । उभयथा मुख्य-प्रकारेण गौणप्रकारेण लोके शास्त्रे च प्रयोगदर्शनात्। अतो गौणशद्वप्रयोगे परेण कृते मुख्यार्थस्य प्रतिषेधात्स्वमनीपिकाप्रतिषेधोऽसौ न परोपालम्भ इति।

जातिनिग्रहस्थानयोर्रुक्षणमाह । प्रयक्ते हेती समीकरणाभिप्रायेण प्रसंगी जातिः। पराजयनिमित्तं

निग्रहस्थानम् ॥ प्रसगः प्रतिषेषः । स च प्रत्यक्षाभासादावस्तीति न चासौ जातिरतः प्रत्युक्ते हेताविति पदम् । तस्याप्यसिद्धत्वादिप्रसगः प्रयुक्ते हेती भवती ति. तद्वधवच्छेदाव समीकरणाभिमायेणेति पदम् । अधिद्वत्वादिचोदन तु परपक्ष-प्रतिपेचाय न तु स्वप्यस्य परपक्षेण समीकरणाभिमायेण । यद्यपि मान्यमातिः समादिच्येदाव्यस्य, नारित तेषा परपक्षेण समीकरणाभिमायेणाम्बन्नेत्त्वयापि बाहुस्यापेखयेदं लक्षण विवासितम् । अपसम्याप्यतिप्रस्यो जातिरिति तु नार्देष्ट स्वकारेण । उक्तानामनुक्ताना चानयोभेदाना निरवशेषणानभिमान-हेतुमाह ।

बहबश्चानयोः सूक्ष्मा भेटास्तेषा कियन्तो भेटा छक्षणोदाहरणाभ्यां प्रदर्श्यन्ते ॥

तेपामिति निर्धारेण पष्टी तेषा मध्ये इत्यर्थः।

साधर्म्यवैधर्म्यान्यामुपसंहारे तद्धर्मविपर्ययोगपत्तेः साधर्म्यवैधर्म्यन समी (गी, मृ. ५-१-२) ॥

साय-वैवेय-वी-यामन्यवयतिरेका-वायुपसहारे साध्यस्येति श्रेषः। तद्ध-मन्य साध्यमन्यानित्वत्वादेवियये। नित्यव्यादित्तस्योपपातः सिद्धत्तद्वस्य तद्वभीवययेशोधस्यतित तादस्यं पश्चीवधानात्त्वाधस्यवयान्यनाये समीक्रिय-मात्री प्रस्ती साध्ययेवधस्यसमी । अत्ययोद्याहरणमाहः।

यथाऽनित्य शब्दः कृतकत्वाद् घटवदित्युक्ते जातिगद्याह् यद्यनि-त्यवद्याभन्योत्कृतकत्वादनित्य शब्द उप्यते नित्याकाशसाभन्योद-मृतिचालित्यस्तर्वि प्राप्नोति, यदि च नित्याकाशवेशन्योत् कृतकत्वाद-नित्य इप्यते, अनित्यवद्यवेशन्योदमृतित्वार्तार्हे नित्यः प्राप्नोति विशेषा-भावादिति । अनयोकत्तरम् ॥

अत्रैव विकस्तेऽपूर्तंत्व यया नित्यत्वशास्त्र न मवति तथा सर्वमधि स्राध्यम् वैदार्यं च साम्यशास्त्र न मवतीतुत्य्यते किंवा कृतस्वतस्त्रसमधि साम्यर्यं वैश्वप्यं च साथक स्यादिति । आणं यसे जातेरतुत्यान तस्या अधि साध्यमदिश्यमोदा सङ्ग्यानात् । द्वितियं यसे परिश्रासाहः ।

अविनामाविनः साधर्म्यस्य वैधर्म्यस्य च हेतुत्वाम्युपगमादप्रसंगो धृमादिवदिति ॥ यथा अग्निमत्त्राधमर्थोदनिमिमदेषम्योदनिनाभूताद्धुमादेर्बाऽभिमत्त्वं सि-ध्वति न पुनरमिमत्त्राधमर्थमात्रादनिमिधदेषम्योदा केवलात्मिध्यति तथा वेत्यर्थः। अविनाभाविन इत्येनन विशेषामाबोऽधिद इति सूचयति।

साध्यदृष्टान्तयोधेर्मविकल्पादुमयसाध्यत्वाचोत्कर्षापकर्षवण्योवैण्यी-विकल्पसाध्यसमाः ( गौ. सु ९-१-४ ) इति ॥

विकल्पसाध्यसमाः ( गी. सू ९-१-४ ) इति ॥ सध्यः पञ्जो विवक्षितः । सध्यद्दष्टान्तयोर्धमीवकल्पादुत्कषीयकर्षविकल्प

समा इत्युम्पसाध्यताच सारम्सम इति स्वयः । उत्कर्षां कर्षाविकस्यावेतु माने पत्, सारमावेतु माने कृत्यः । तददममं नस्वष्टान्तोभेर्मस्य विकस्ताद्वीक्ष्यायदोक्त्यं मक्जवित वदीक्त्यंसम्, यदा चापकर्षे तदापकर्षे समत्या सार्याद्वान्त्योधेर्मस्य मूनेत्वायुनेत्वादिवेक्त्यनाक्रितस्वानितस्वति कृत्य यदा प्रस्तवति तदा विकस्यसमः, यदा च सार्यद्वान्त्योचेमीविकस्या-दूमस्य सार्यान्त्रमित्र मान्यत्व स्विमियाय तत्तो दृद्यतस्य साय्यने को हेद्य-को चा दृष्टान्व इति प्रसन्त्याने तत्ता सारम्समः । उपस्यस्यत्यन्नोसी स्वर्वे । चुत्र विक्रस्यक्ष्याने सार्यक्ष्याने विक्रस्य । सूत्र विकृत्याने स्वर्वे । सूत्र विकृत्याने । सूत्र विकृत्यानित ।

साध्ये दृष्टान्ताद्निष्टधर्मप्रसंग उत्कर्षसमः । इष्टधर्मन्त्रेवृत्तिरपकर्ष-समः इति ॥

हष्टान्तात्सकाशात्साच्ये शब्दादी अनिष्टरशविद्यमानस्य धर्मस्य सावयव-त्वादेः प्रसगः परेणापाद्यमान उत्कर्षसमः । इष्ट्रधर्मानवृत्तिरित्यापाद्यमानेति श्रेषः । अनयोः स्वरूपमाइ ।

यदि क्रतकत्वादनित्यः शब्दस्तदाबटबदेव सावयवः स्यात् । अथ नैवमनित्योऽपि तर्हि न स्यादविशेषात् । अश्रावणश्च घटो दृष्टः शब्दोऽपि श्रावणो न स्यादविशेषादिति । शब्दो यदि क्रतकत्वानु-मानेनानित्यो वर्ण्यते तदा षटोऽपि क्रतकत्वानुमानेनानित्यो वर्ण्यः स्यात् ।

१ क omits वर्ण्यावर्ण्य

१ क omits यदि ..वर्ण्यावर्ण्यसमी

अथानवैस्थाभयाद् घटस्तेनैवानुमानेनानित्यो वर्ण्यते ततः शब्दोऽप्यव र्ण्यः स्यादविशेषादिति वर्ण्यावर्ण्यसमौ ॥

स्पष्टम् ।

अथ विकल्पसम कृतकत्वाविशेषे यथा मूर्तत्वामूर्नत्वादिधर्मविक रूपस्तथा नित्यत्वानित्यत्वविकल्पोऽपि स्यादविशेषादिति॥

साध्यदृष्टान्तयोरिति वाक्यशेष ।

अथ साध्यसमो यदि कृतकत्वादुभयोरनित्यत्व तर्हि साध्यत्व मप्युभयो स्यात् । न वा कस्यचिटविशेषादिति ॥

ततश्च साध्यत्वे को हेर्तुर्रष्टान्तस्य को वा दृष्टान्त इति प्रसग साध्यसम इति भाव ।

एनेषामुत्तरं किचित्साधर्म्यादुषसहारे सिद्धे वैधर्म्यादप्रतिषेध (गौ सृ ५१५)॥

किनिक्सायन्त्रीदीपत्त्राध्यादुष्पष्टियते यरिमन् च उपस्हारो द्रष्टात्तास्य विदेविय्यासर्वत्रा साम्यविदाशायामात्रप्रतिषेष साम्यवेत्रविदे वेष । अयवा विविद्यासाम्यविद्यान्तुकृतकत्त्रात्रिक्ष्यसाम्यविद्यानुष्ट्याद्वित स्वयुष्पादा स्वय तस्य सिदेवियमायाद्वितामावनुम्बादप्रतिषेष साध्यस्य। सूत्रायं सक्षेपणादः।

किंचित्साधर्म्याद्युमवस्वादिल्क्षणात्साध्यदद्यान्तयोधर्मविकल्पेऽपि व्यवस्था दृष्टा । तद्पलापे लोकादिविरोध सर्वानुमानाप्रामाण्यप्रस गश्चेति ॥

व्यवस्था विह्मन्त्वस्यैव सिद्धिर्देष्टा न पुनर्यस्य कस्यापि दृष्टान्तधर्मस्य सिद्धि । नापि तदसिदौ विद्वमन्त्वस्थाध्यसिद्धि ।

१ र Omits अयानवस्थाभयात्

प्राप्य साध्यमप्राप्य वा हेतोः प्राप्त्याऽविशिष्टत्वादप्राप्त्याऽसाधक-त्वाच्च प्राप्त्यप्राप्तिमौ (गौ. सृ. ५-१-७) इति ॥

षाप्य ज्ञाप्य शब्दाहिकार्यं च तांद्वपयं ज्ञान | हेतोरित्यस्यानन्तरं साधकत्य-मगीकृतमित्युपनहारः | विकटस्त्वयं ज्ञात्युप्याननिदानिक्रपणार्थं प्राप्या-निशिक्ष्वादप्राप्यासाधकक्षति | अत्र हेतुरसाधक हित प्रतिपेषोऽच्याहार्थः | सत्रार्थमाष्ट|

्र यद्ययं हेतुः प्राप्य साध्यं माध्येदुभयोः प्राप्त्यविशिष्टस्वादङ्गुरूयो-रिव कि कम्य माधनं साध्य नेति ॥

प्राप्तिः सयोगरूपा तस्या अविशिष्टलं माधारणत्व तस्मात् । अप्राप्य माधको नास्ति काष्ट्राग्निवदिति ॥

नहि कःष्ठमप्राप्य वाँदुर्दहति शकाशयति वेत्यर्थः। परिहरति।

र्षैटादिनिष्पत्तिदर्शनार्त्पांडने चाभिचाराटप्रतिषेधः (गौ. सू. ५-१-८) इति॥

निभ्वतिकर्यात्तर्शितिविति व पीटन इति निम्वत्वसमी पीडनार्थमांभवार-दर्शनात् । प्राध्यविशेदाचे कुछालादिना मृत्यिङ एव परीक्रियमाण-प्रदीपादिना च पकारशमानो हरते न पुनीक्वयंत्रत्तवात्रापीयर्थः । तथाऽ प्राप्तविकेपेऽप्यीनवारकमं पीडन छत्रोः कुर्वहरुतते न विपर्यवस्तयोः

भववाधि हेवुलोपपत्तरयुक्ती निषेषः । मुत्रस्य तात्वर्यार्थमाह । प्राप्त्यप्राप्त्याविशेषेऽपि प्रतिनियतार्थवृत्तय एवैते साध्यसाधन-त्वादयो धर्मास्ते निराकर्तुमशक्याः सर्वप्रमाणविशेषादिति ॥

किंचाय प्रसनोऽपि हेतु प्राप्तः प्रतिपेषन्यप्राप्तो बेल्यादिदोषः समानस्ततः स्तेनैव स्वस्य दुष्टले हेतुरदुष्ट एव । बाल्युचरान्तरमाहः ।

प्रागुत्पत्तेः कारणाभावादनुत्पात्तिसमः (गौ. सू. ५-१-१२) ॥

१. ग. घ. read प्राप्त्यविशिष्टत्वाद्।

२. ग. घ. ड. read अनयोस्तर before घटादि !

### सोदाहरणमस्यार्थमाह ।

अनित्यः शब्दः कृतैकत्वादित्युक्ते प्रागुत्पक्तेरनित्यत्वे कारणं नास्तीति नित्यः प्रसक्कतस्योत्पक्तिरनुपपन्नेति ॥

अनुत्पत्त्या प्रत्यवस्थानमनुत्पत्तिसमः । परिहर्राते ।

तथाभावादुत्पन्नस्य कारणोपपत्तेरप्रतिषेधः ॥

उत्पन्नस्य शब्दस्य तथाभाशहुर्त्वतिसद्भावान्तराणेपपत्तरान्यत्वसाधकः हेन्पपत्तराप्तिषेधः। अन्यया प्रतिवादिवचनाट्यागहुष्टो हेतरहुष्टे च दूपणा-नुपपत्तिरिति जातिप्रयोगभ्याधातात् । तात्पर्यार्थमाह्-

अनुत्पन्नः शब्द एव नास्तीति कस्य नित्यत्वादि धर्माश्चिन्त्यंते ॥ आदिशब्दादनित्यपरिष्रहः।

आदिशब्दादनित्यपरिग्रहः जात्यन्तरमाह ।

त्रकाल्यासिद्धेहेंतोरहेतुसमः (गौ. सृ. ५-१-१८) ॥

त्रेकाल्येऽसिद्धिस्रेकाल्यासिद्धिरिति विग्रहः । एतदेव विवृणोति ।

यदि पूर्व साधनमसति साध्ये कस्य साधनम् । अर्थे पश्चादिवय-मानं कथं भाधनम् । अथं युगपत्तवापि कि कम्य साध्यं साधनं वेति द्वयोस्युरुयकारुत्वात् ॥

अविद्यमानमिति साध्यकाल इति शेषः । हेतोरहेतुत्वापादनाय प्रतिपेधो हेतुसम इति । परिहरति ।

न हेतुतः साध्यभिद्धेः ॥

साध्यस्य कार्यस्य आध्यस्य च हेतुत एव सिद्धेरूपचेशेन्त्रंश्च होके दर्शन न युक्तः प्रतिपेषः । यदि पुनरत्र हेतुतः साध्यसिद्धिनीङ्गीक्रियते तदा प्रश्चनिनृत्विन्यामिष कस्यचिद्धर्मस्यासायनात् तयोर्वेवर्ष्यप्रसगः । एतदेवाह ।

प्रवृत्त्यादिविरोध इति सूत्रार्थः ॥

१ ग. घ. इ. कार्यत्वात् ।

२ इ. omits अथ पश्चात्.....साधनम् ।

इतोऽपि हेतोः प्रतिषेषो नोपपवत इत्याह । प्रतिषेषानपपत्तिश्च त्रकाल्यासिद्धेः ॥

यो व दरेज प्रतिपशः क्रियते स कि प्रतिषे-व्यान्त्रवर्षेत्रवस्त्राद्य सुगधन । वार्दि एतं तदाऽसीत प्रतिपश्चे करवाय प्रतिषेशः स्यात् । अय पश्चादस्ति वार्दि एतं वदाऽसीत प्रतिपश्चे करवेतःगोविषाणवीत्व कि कस्य प्रति-पेशक प्रतिपेश्च वा स्वातः । एककालस्त्राविशायात् । उनवेबसस्यापि प्रतिषे-धन्य कैकात्यामिद्धीर्गत दृगणे मन्तनवस्थाया कस्थापि सिद्धिनस्तादिताः

शक्याह । स्ववचनेनैव प्रतिषेधासिद्धी हेतुसिद्धिरिति सुलार्थः ॥

स्वरूपनाशकत्वाच्च दोग एव न भवतीति भावः । एतेन सर्वेऽप्यर साधर्म्य वेषम्यादिजातिप्रयोगः स्वरूपमाप न प्राप्नोतीति ताच्छिप्येरुहनीयभिति सूच-बति । जात्यन्तरमाह ।

एकधर्मोपपत्तरिवशेषे सर्वोऽविशेषप्रसंगात्सद्भावोपपत्तिरविशेषसम.

( गी. मृ. ५-१-२३) ॥

एतदेव विवृणाति ।

यदि घटशब्दयोरेकस्य कार्यत्वस्योपपत्तेरनित्यत्वेनाऽविशेष इप्यते सर्वभावाना तार्ह मद्भावोपपत्तेरविशेष प्रसञ्यत इति ॥

परिहर्रात । तत्रदमुच्यते । सर्वथाऽविशेष प्रत्यक्षविरोध , अनित्यत्वेनाऽविशेषे त्वनुमानागमविरोधः । केनचिद्वविशेष प्रमेयत्वादिना सिद्धमाधनम् ॥

सर्वयाविद्येषे प्रतिषेषानुषयतेश्र प्रतिषेष्यप्रतिषेषयोभैद्याविद्वेशिक्ष्यमः । आस्मादिनियोऽनादियनुपुतत्वाचाणिलन मध्यति वदनादि वस्त्वपि न भवति । यथा वटादीत्यतुमानमः, "अविनाग्री वा अरेऽयमात्मा" ( बृहदा॰ उ॰ भाषारण) इत्यागमस्तान्या विरोधः।

निर्दिष्टकारणाभावेऽप्युपलंभादुपलविधसमः (गी. मृ. ५-१-२७) ॥ इतुरसुक्त इति प्रतिषेध इति शेषः । सूत्र विक्रणोति । पृथिन्यादिषु कार्यत्वसिद्धये निार्देष्टस्य सावयवत्वस्याभावेऽपि बुद्धचादौ कार्यत्वमुपलन्नम् ॥

इत्यप्रयोजकोऽय हेन्।रोति । उपलब्ध्या प्रतिपेध उपलब्धिसम इति । परिहरति ।

सपक्षेकदेशस्यापि धुमादेर्गमकत्वदर्शनाद्प्रतिषेधः ॥

सप्तमें इदेशे वर्तमानो हेतुरम सप्तमें इंट्युकः, उपचारात्, मञ्चाब्देत पुरुपत्त् । सप्तस्योक्टशो वस्ताचो सप्तमें स्वरंगिया व बहुर्गीहः। अय सप्तम्बाधिक हे खतरे सत्वव्यापस्त्याग्योजकल नाव्यापकः मानव्य पूमारेः। इसाभूवामावित्तस्य सप्तम्बस्य व्यापकविमति तट्य-युक्तम्। द्रव्यवसापने सप्तम्बव्यापकस्य गुणवत्वस्य सम्बाधिकारणत्वस्य वा सद्रावेदीय वायोः क्रियावलाहर्गपं इव्यत्यविद्धः। नार्ष कार्यन्तेदभूत्वामावि-त्याति वाच्य। तथोः पर्वायन्वादिति। इदानिमाशङ्कुर्यूवेक सूत्रोक्त गरिहारमाह।

कथं तर्हि बुःबादाँ कार्यत्वासिद्धिरित्यत आह कारणान्तराद्षेप तद्ध-मीपपत्तेरप्रातिषेषः ( गी. मृ. ५-१-२८)॥

तदब्याचष्टे ।

प्रमाणान्तरादपि कःर्यत्वसिद्धिरिन्यर्थः ॥

यथा पूराभावेऽयोगोलकादौ प्रमाणान्तराद्भिचिद्धिस्तयेत्वर्थः । प्रमाणान्तरासेव दर्शयति ।

प्रमाणं चानुषरुविधकारणेष्वसत्सु प्रागृध्वं चानुषरुंभाँदिति ॥

तथाहि बुद्धशादि कार्यमनुषर्शिक्षकारमेष्यसन् प्रागृष्यं वाऽनुषरुन्यमान-त्यात्, पर्याद्वत । येष्मावरणादिपु सन्तु बुद्धियराद्यो विद्यमाना अपि न रुप्यत्ते ताग्यनुरराविषकारणानीशुच्यत्ते । अस्मिन्ननुमाने जालुसर सीत्र दर्शयति ।

१. ग. ड. add घटवत् after अनुपलम्भात्।

तद्नुपल्ठ्येरनुपलंभाट्भाविमध्दी ताद्विपरीतोषपत्तेरनुपल्ज्यिसमः (गौ. स्. ५-१-२९) इति ॥

तह्यस्तेतोण्यत्तरिक्समादांच्दां हेत्तारित प्रतिषेषांऽआहार्यः । स्वसमाच्छे ।
सस्य बु द्यादिकार्यस्यात्नुष्णक्येर्त्तुष्णक्याद्मावसिन्दावनुष्णक्यिषिपरितोषक्रव्यपुपरते, प्राप्त्यमापि बुन्द्यादे, सद्भावः सेत्स्यतीति भावः ॥
अनुरक्त्या प्रत्यस्थानमुष्यर्थक्यमः, उपरु-ध्यमात्वः उपरुक्तियरे
स्थात्रपरुक्षिपिति भावः । परियोजनमाहः ।

बानुपळान्धारात मावः । परस्यात्तरमाह अनुपळंभात्मकत्वादनुपळव्धेरहेतुः ॥

अनुपलक्षिरनुपलभकत्वादनुपलभक्तपेण प्रतीयमानत्वादहेतुः । युद्धबाद्य-पलक्षेत्रीभावसाधकानुपलक्षिरत्वर्थः । अमुमेवार्थमाहः ।

नास्तीति ज्ञानमनुष्रह्मिः । सा च तेत्म्बभावतया प्रत्यात्मवेद्या । अतस्तदनप्रहम्भिरोतेस्यभिप्रायः ॥

यदार्शिष उपरुक्त्यभावोऽनुषरिक्तस्याः श्रायाः अस्याः अस्याः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वयः स्ययः स्वयः स्ययः स्वयः स्यः स्वयः स्वयः

नित्यमनित्यभावाद्नित्ये नित्यत्वोपपत्तेर्नित्यसम् । ( गौ. मृ.५-१-३५ ) इति ॥

अस्यार्थमाद ।

अनित्यत्वस्य धर्मस्य नित्य सर्वदा मझावे धर्मिणोऽपि शब्दस्य सर्वदा सद्भावः । अथानित्यत्वं सर्वदा नास्ति तथाप्यनित्यत्वाभावात्तित्यः शब्द इति ॥

वर्भिणोऽपि शब्दस्य सर्वदा सन्दावः इति धर्मिणमतरेण धर्मस्यावस्था

नाभावादिति भावः । नित्यत्वस्य प्रसगो नित्यसमः । परिहरति ।

अनित्यत्वस्य सर्वदाऽम्युगगमे नित्यत्वांवरोघः । अनम्युगगमे चासिद्धो हेतुः ॥

नित्य सर्वेदा नित्यत्वस्य भावादित्ययमसिद्ध इ चर्यः । यत्तु धर्मस्यावस्थाना-द्धर्मिणोऽप्यवस्थानप्रसग इति दूषण तत्राऽऽइ ।

प्रव्वंसश्चानित्यत्वं न च तस्मिन्तिति शब्दसद्भाव इति ॥

भावात्मको हि धर्मो निराश्रयो न भवति न स्वभावात्मक इति आवः । नतु सूत्रकारेणोक्तानामन्याचा विद्यमानानामिह कस्मादनभिधानमित्याशक्या-SSह ।

एतेनान्यत्वस्याऽऽत्मनोऽनन्यत्व।दन्यत्वं नै।स्तीत्यसदुत्तराणि प्रत्यु-क्तानि ॥

एतेन कविषयवातीना स्वरूपदर्शन् परिहार्शाभाषानेन प्रस्पुकानि तसमा-नन्यायवर्गेत भावः। वरिद्धन्मयुन्धते तस्वरूपदर्शनान्यत्, वदिस्वरू-पादस्यादाभाजानाः स्वेद स्थात्। अधानस्वरदायनस्यादेदायः न मवति-सम्यताया अभाव इतियमनस्यक्षा वातिः। कथीमय निराङ्गतेवत् आह्।

निमित्तान्तरात्संज्ञांतरे योज्यमानेऽप्येथे तथाभावस्य निराकर्जुम-शक्यत्वात् ॥

निम्तान्तगरम्बरुपोष्ट्या मेदाभावरुष्ठणास्त्रान्तगेऽनन्यशब्दे योषम् माने पेणायमे तथानास्य बस्वतगर्भक्षान्यग्रस्त्वान्यस्तरम् निगकर्तुः महम्बर्ग्यात् । यदि वा घटार्थी निम्तान्तगरस्त्राभान्तगर्भक्ष्या मेदरुष्ठणास्य आन्तरेऽन्यग्रस्ते योक्यमानेऽये तथामावस्य सक्तग्पेक्षया मेदरुन्यसस्य निगकर्तुमग्रक्यस्यासुक्रादिर्योदस्ययः ।

ननु तथापि वचनवृत्या चग्रह्म जात्युत्तराणि सर्वाणि कस्माञ्चोका-नीत्याह।

१. घ adds वृथक् before नास्ति ।

आनन्त्यात्र सर्वाणि जात्युत्तराण्युदाहर्त्ते शक्यन्तेः सूत्राणाम-च्युदाहरणार्थत्वात् ॥

सुबाणामुदाइरणार्थस्य च चतुर्विशतिस्यतिरिक्तजात्यस्तरेणाग्यनस्यसमा-दिना स्थानान्तरे सत्रकारेण प्रत्यवस्थानकरणादिनायते । उपसहरति ।

उक्ता नातिभेदाः । अथेदानी निग्रहस्थानान्युरयन्ते । तान्यपि विप्रतिषर्यप्रतिषरयोर्धिकल्यानन्त्यादंसख्यातानीत्यतः सेक्षेपण व्युत्पा-धन्ते ॥

स्त्रोक्तानि द्वाविशतिनित्रहर्म्यानानीहरूक्षणोदाहरणाभ्या प्रदर्शन्त इत्य-र्यः । तथा च सूत्रम ।

प्रतिज्ञाहानिः प्रतिज्ञान्तरः प्रतिज्ञाविरोधः प्रतिज्ञासंन्यासः, होवन्तरं, अर्थोन्तरं, निर्धकः, अविज्ञातार्थः, अपार्थकं, अप्राप्तकारं, न्यूनः, अधिकः, पुनरुक्तः, अनुनुभाषणं, प्रज्ञानं, अप्रतिभा, विदेशेषः, मतानुज्ञाः, पर्यनुयोग्न्योपुरःणं निरनुयोज्यानु-योगः, अपरिद्धान्तः, हेन्वाभासाश्च निग्रहस्थानानि । (गौ. सू. ९ २-१)॥

स्त्रे वाक्यात्मकानामपि विश्वतिषयप्रतिश्वसस्वकृत्वेन पराजयिनीम-त्त्वाजिमहत्यानमित्युक्तम् । असमासक्रवमन्योन्यनिरपेक्षाणामेषा स्वकार्यकर-णसामर्थ्यप्रकटनार्थम् । सृत्रक्रमेण सक्षणमाह् ।

तत्र साध्ये प्रतिदृष्टान्तधर्मानुज्ञा प्रतिज्ञाहानि ॥

अस्या उदाहरणमाह ।

यदि कृतकरवादनित्य. शब्द इप्यते तर्हि आकाशवदमूर्तस्वा-क्रित्यः कि नप्यते । एवं प्रतिवादिनोक्ते वाद्याह, भवतु किं नो बौध्यते ।

१ ग. बोभ्यते. इ बाधते ।

तस्य नित्यत्वाभ्युपगमेनानित्यत्वप्रतिज्ञा हीयतेऽतः प्रतिज्ञाहानि-र्नाम निप्रहस्थानं भवतीति ॥

उपलक्षणमेतत् । हेव्रहान्यादीनामप्यनेन सम्रहः। तथाक्षानित्यः सन्दः प्रमेयत्यादित्यस्य हेनारनेकानिकत्वेन प्रतिपेषे कृते सत्यमस्य तर्षि कृतकत्या-दिति वृत्रतो हेव्हासाः। अनित्ये वाहमनेके कार्यत्यादित्यस्य भागापिद्ध्या प्रतिपेथे नाग एव तर्षि पर्शाक्षतं हत्यत्व प्रसहानिः। एवं प्रतिकाविशेष-हान्यादयोऽन्याभिन्यायभूगपेऽनिकारता इति तनेव वातस्याः।

प्रतिज्ञातार्थप्रतिषेधे धर्मिनेकल्पात्तद्धीनेद्शः प्रतिज्ञान्तरम् (गौ. स. ९-२-३ ) ॥

स्थलम्बर्दश्नम्खेन व्याच्छे ।

भवेमितत्य सत्त्वादित्यस्य दृष्टान्ताभावेन प्रतिज्ञातार्थस्य प्रतिषेषे धर्मे विवादास्पदीभूतत्वादिव्यक्षणस्तस्य विकल्पः, प्रतिज्ञातार्थस्य विकेष्णान्यस्य वेष्टा पणलेवन योजन । तद्ये इति प्रतिषेशितिष्टुन्त्यर्थे यथा मद्राकार्ये चृम् इति निर्देशः । विवादास्पदीभृतं सर्वमनित्यमित्येतस्यितिज्ञान्तरं निग्र-हस्थानं हेत्वनत्वस्वदिति ॥

दृष्टान्ता।गोवनामाधारणनेन्त्यक्षः । प्रतिषर्धानकृष्यधं दृष्टेवेत तन्छव्दः प्रानिष्यप्रपार्वा, अर्थकं निकृषिवार्वितप्रयोजनवार्वाति कृषितम् । नतु निर्विद् रोपप्रातित्रायः प्रदृष्टावाद्यितमाद्यानेत्रायः को विदेषः । न स्वरूपमात्रापितः लगानमयैव विदेशणान्तरः समर्थीवतु प्रतुन्तवात् ।

प्रतिज्ञाहेत्वोर्विरोधः प्रतिज्ञाविरोधः । यथा गुणव्यतिरिक्त द्रव्यं, भेदेनानुपरूमंदिति ॥

नच वक्तव्य विरुद्धिहेन्वामास एवायमतो न पृथम्बाच्य इति । व्याप्ति-

१ ग. इ add घटवत् after अनुपरूम्भात् ।

प्रहणवशादिरुद्धेत्वाभासे विरोधोपगमः, इह हेतुप्रतिष्ठावचनश्रवणमात्रा देवेतीयता भेटेन प्रशाभिधानम् ।

पश्यतिषेषे प्रतिज्ञातार्योपनयनं प्रनिज्ञासंन्यासः (गौ.स. ५-२-५) पश्यतिषेषे उनुष्णोऽक्यसितिस्यस्य प्रत्यस्य वेरिशित्वन प्रतिषेषे नाद्यास् संपद्यश्यं संपद्यश्यत्वमहो सध्यस्याः साहिलाो नाहराद्विमनुष्णं व्रवीमी-स्वनुष्ठोपाष्टेभोयिनित्यतः प्रतिज्ञासंन्यासन्द्रस्ण निम्नहस्यानमिति ॥

अत्र प्रतिज्ञासस्यास्ययोगस्थानताद्वे चारिस्यासा अपि निम्नाहरेतसो बेदितस्याः । रामाऽनियः शस्यः प्रमेक्याहिरस्यानेकान्तिकस्येन प्रतिपेषे कृते नाहमनिकास्य प्रमेशव हेतु बचीमीति त्रुचाणस्य हेतुस्यास हत्याहिः । सम्मे गम्मूनिक्यस्यतिस्याहिर्म्य (ग. १३ २९) हथेश्रेति वक्तस्यस्यनेन सपरार्थास्यासमेनस्य ।

अविशेषोक्ते हेतौ प्रतिषिद्धे विशेषमिच्छतो हेत्वन्तरम् ( गौ. सू. ५-२-६ ) ॥

विशिष्यते येनाकौ विशेषां िष्णपण च विराते यास्म्यसायविशेषाः। स्व सास्मुस्तक्षेत्रपविशेषातः। तांस्मा हेट्डान्दक्ष परायोद्यमानवावन्यतः साधनमापापवरक्षकः। वचनाव्यस्यापत्याप्तः। तन वाविशिष्टसाधनर्मानधाय तद्यपणे च परोद्याविते प्रक्षावितिष्टसाधनर्मानधाय तद्यपणे च परोद्याविते प्रक्षावितिष्टसाधनर्मानधाय अस्पीदाहरणावाः।

यथा नित्या वेदा असार्यभाणकर्नृकत्वादित्यस्य जीर्णकृपाऽऽरा-मादिभिरनेकान्तिकत्वेन प्रतिषेधे सफ़्दायाविव्छेदे सतीति विशेषण-भिच्छतो हेत्वतर्रभिति निम्नहस्यानं ॥

सभवतीति शेषः । कर्शामत्याशक्याह ।

ष्मवताति अपः । क्यामत्याशक्याह । पूर्वस्यासाधकस्योपादानात् ॥

ननु प्रतिश्वाहान्या हेतुहान्यादीनामुपलक्षणवत्प्रतिश्चान्तरेण हेत्वन्तर-स्याप्युपलक्षण भविष्यतीति किमस्य पृथगुपादानेनान्यथोदाहरणान्तरादीना- सपि पृथ्युपादानप्रधमाः । यथा गुनः शब्दः सामान्यवत्तासर्यवावे सत्यस्यदादिवासैकेद्वियम्राक्षत्वाद्रूपादिवदित्वत्र रूपमात्रस्यस्मदादिप्रत्यक्षत्वाभावात्याध्नावेकले दृश्यते पृथ्वेत घटरूपादिवदित्व वदत उदाहरणात्वरतयोधन्त्यात्वर निगमनान्तरम्युदाहरणीयम् । सत्यम् । तथापि रराधीतुमानवाक्यस्य साध्याध्यक्तप्रत्या तद्वेदाववश्रया पृथ्यमिधानम् । तेनात्र
प्रतिकान्तरः निगमनान्तरः च प्रतिक्षान्तरः च प्रवि । हेवन्तरमुदाहरणा-

न्तरमुपनयान्तर च हेत्वन्तरब्रहणेन गृह्यत इति।

प्रकृतादर्थादप्रातिसंबद्धार्थमर्थान्तरम् (गौ. सू. ५-२-७) ॥

अनात्यदित्यध्याहार्ये, अर्थान्तराभात लक्ष्यपदमेव वा लक्षणेऽप्याहृत्या संबन्धनीयम् । तेन प्रकृताद्यस्तृतादर्थात्माः यसाधनासहूपणाद्वा यद्दर्थान्तर प्रकृतेनासम्बद्धार्यमनुपयोगि तदर्याः नरमित्यर्थः । एतदेव सोदाहरणमाह ।

यथानित्यः श्रद्धोऽस्पर्शवन्वादिग्तं हतोः । हेतृश्च हिनोतेर्घातोस्तु-त्र्यत्यये कृते सनि कृदन्तं पर्दमित्याः प्रसन्त्यानुप्रसन्त्या प्रकृतार्था नृषयोगिशास्त्रान्तरसुपदिशतेऽधानः रं निष्रहस्थानमिति ॥

अस्परीयत्वादिति हेतुमजानात्ययुज्यानन्तरमेव स्वयमनैकान्तिकत्वमेव जानानस्तदाच्छदानार्थमेव प्रवर्तः इति भावः ।

वर्णकमानिर्देशवित्तरर्थकम् (गौ सू. ५-२-८) यथा नित्यः शब्दः कचटतपाना गजडद्ववत्वात् घब्रढभभवत् ॥

वर्णक्रमानिदेशो वर्णाना पाठकमः, अआईई इत्यादिः, स इव तद्वत् । साद्दर्य चात्रार्थकून्यत्वम् । यत्र पदार्थोऽपि नात्ति तन्निरर्थकम् । वर्णक्रम-निदेश एवार्ति न पुनरयो यत्र तद्वर्णक्रमनिदेशवदिति सत्वर्थीयो वा ।

परिषत्प्रतिवादिभ्यां त्रिरभिहितमप्याविज्ञातमविज्ञातार्थम् (गौ.सू.

१ ग. adds after पद-पद च नामारव्यातोपसर्गीनपातभेदाचतु-विधाभित्यादि ।

५-२-९)॥ यद्वाक्यं वादिना विरिभितिमप्यप्रतीतप्रयोगाऽतिद्वतोचा-रणादिना निमित्तेन परिषद्मतिवादिम्या न ज्ञायेते तद्ज्ञानसंवरणा-योक्तमविज्ञातार्थे नाम निम्नक्षम्थानमिति ॥

न जायते इति विद्यमानार्थमेवार्थतो न जायत इत्यर्थः । न पुनः स्वरूपत इत्यर्थः ।

पौर्वापर्यायोगादप्रतिसंबद्धार्थमपार्थकम् ((गौ. सू.५-२-१०)॥

पूर्व विदेशपणमपर विदेशप तथो नीवः पौर्वापर्य विदेशपणविदेशप्य नाव-स्तेनायो गो 5र्मक्ष्यसम्मात्कारणा व्यातमबद्धो 5र्मान्वते १५ यो वस्य तदसबद्धा-र्मम । तत्रवाक्ययो स्तिन्वतन्त्र उद्घाहरणमा इ।

यथा दश दाडिमानि पडपुपा इति ॥

पदयोरनन्वितत्वे निदर्शनमाह ।

कुण्डमजाजिनमित्यादीनीति ॥ अवयवविषयीसवचनमप्राप्तकालम् (गो. स. ५-२-११)॥

विषयोभेन व्यत्येन वस्त्र विषयोभयनम् । अवववाना विषयोभवस्त्रमव यर्वावपर्याभवस्त्रमा । सुक्त्यार्थमाहः। प्रतिज्ञादीनामर्थवद्यात्क्रमम्मेषा विषययेणाभिषान निप्रहम्यानमिति॥

प्रतिज्ञादीनामथेवद्यात्क्रमस्तेषा विषयेयेणामिघान निग्रहस्थानमिति स्पष्टम् । एतच नियमकथाया निग्रहस्थानमकथाया तु न विरोध. ।

हीनमन्यंतमेनाय्यवयवेन न्यृतम् (गौ. सू.५२१२)॥ साध-नाभाव साध्यामिद्रोगिते॥

उक्तमेतत्।

हेतृदाहरणादिकमाधिकम् ( गौ. स्. ५-२-१३) ॥ हेतदाहरणब्रहण मर्तस्याधिकस्योगलक्षणम् । अस्य निब्रहस्थानन्त्रे कारणमाह ।

१ स. अस्तिमेन.

## एकेन कृतार्थत्वादितरानर्थक्यमिति ॥

एक एव हेतुर्देष्टान्तो वा मयोज्यत इति नियमपूर्विकायामेतरूपणम् । न सर्वत्र । असभववादिना तु सर्वद्रा । एतज्व न्यूनाधिकलक्षणद्वयमपि स्वस्वम-ताम्युपगतावयवापेक्षया न्यूनत्वे चाधिकत्वे च तूपण विकेयम् ।

शब्दार्थयो पुनर्वचनं पुनरुक्तमन्यत्रानुबादात् (गौ.मू.५-२-१४)॥ एतदवानको

सार्थक पुनरभिधानमनुवादः । तद्यातिरेकेण पुनरभिधानं पुनर-क्तम् । नित्यः शब्दे नित्यः शब्दः इति शब्दपुनरुक्तम् । नित्यो ध्वनिरनिवाशी शब्द इत्यर्थपुनरुक्तमिति ॥

सार्थक पुनर्रामधान यथा गौगौः कामदुघेत्यादि । पुनरुक्तान्तरमाहः ।

अर्थादापन्नस्य स्वराब्देन पुनर्वचनं पुनरुक्तम् (गौ.सू.५-२-१६)॥ यथा साधम्योदाहरणेऽभिहिते वैधम्योदाहरणाभिधानम् ॥

व्यातिस्वापनाथं धुदाहरणमुज्यते तसैकेनाःयुदाहरणेन कृतमिति व्यय-मुभगाभित्रामम् । यथा वशःकृतक तत्तदिन्य वधा घटादीन्याभेषाय यदिनत्य न भवतं तत्कृतकर्माप न भवतं वथा गगनम् इति । अन्यव्यतिरेकक्वाप-नार्मभुम्माभिनामिति वैवेवम् । तव्हापने प्रयोजनाभावाद् व्यातिप्रती-त्यैतानुमानाषिद्वे । चंदियति ।

कथं तन्निग्रहम्थानमिति ॥

तदितिपनस्क्रमात्रम् ।

कथावसानाविरोधित्वादेकेन कृतार्थत्वादितराऽऽनर्थक्यादिति ॥

उक्तस्थापि पुनरभिषानेऽब्यवस्था वैयर्घ्य चेत्यर्थः । एतद्दि नियमकथा-यामेव निग्रहस्थानम् , अनियमकथायां तु साक्षिप्रतिवादिनोरपेक्षायां सत्वां

१ इ. इ. omit नित्यो ध्वनिः.....पुनरुक्तामिति ।

स्पष्टार्ये पुनरिभधानेऽपि विरोधामावात् त्रिरिभधानित्यसम्य नातिप्रस्थाः । तथाप्यधिकाम्रेद न । भिग्नत इति चेत् सत्यम् । पुनक्कमप्यधिक दर्शित-मेव अधिकासु क्रियामेदेन पुनरुक्तं पृथगुक्त शिष्यन्तुत्यादनार्थीमत्यदोषः ।

विज्ञातस्य परिषदा त्रिगर्भि हतस्याप्यप्रत्युचारणमननुभाषणम् (गौ. स. ५-२ १७) प्रतिवादिने निग्रहस्थानम् ॥

उपलक्षणमेतत्, यत्यतिवादिदूषणस्या-नुवादे वादिनोऽपि ( सद्भावात् । कथमेत्रात्रग्रहस्थान्मित्याशक्याह ।

अप्रत्यचारयन्तिमाश्रयः परपक्षप्रतिषेत्रं व्रयादिति ॥

क आअती विषयी वस्यासी किमाअवः। एतेन दूषणमानानुवादेऽ पसमर्थ-स्तेतदृष्यामिति सूचिन न पूनः स्वानुवादः करूव इति । क्यिंनीदृतस्येततेत द्विप प्रतिदन्धुपनामस्येषण्यक्षण यावनः ग्राधिका अन्यवस्यासासामध्ये निश्च-स्तरित नावदक्रमामिति नावः।

अविज्ञातार्थे चाज्ञानम् ( गौ. सू. ५-२-१८)॥

चकारेण पूर्वसूत्राद्विशातस्य परिषदा त्रिर्गभहितस्यापीत्येतदाकृष्यते, तदेवाह ।

बहानय त्रिरामीहेतमपि परिषदाऽबगतार्थ प्रतिवादी प्रत्युच्चा-रचलापि नार्थतः सम्यगधिगच्छति तद्ज्ञानं नाम प्रतिवादिनो निशह-स्थानमिति ॥

अत्रापि प्रतिवादिग्रहणमुपलक्षणम् ।

कथामभ्युपेत्य तृष्णीं भावोऽप्रतिभा वादिप्रतिवादिनो निग्रहस्थान-मिति ॥

अननुभाषणे तु न तृष्णीमास्ते । किंत्वप्रत्यु ज्वारयन्नपि दूषणादिकर्माभ-दघाति । अतो नानयोरभेदः ।

कार्यन्यासंगात्कथाविच्छेदो विशेषः (गौ. स्. ९-२-२०)॥ अस्यार्थमाइ।

## कथामम्युपगम्य सम्बेषु भिल्ठितेषु त्रवीत्यद्य मे महत्त्रवोजनमास्ति तसिन्नविते पश्चात्कथविष्यामीति ॥

यदि पुनस्तदानीमेव मःद्ययोजन सन्या अन्युपगच्छाते तहर्शिनः कषाविच्छेदो न पराजव होतं । न नेदमर्थान्तेऽन्तर्मवर्तीतं वाच्यम् । हेतु-प्रयोगन्तर त रनुपयोगिववनमर्थान्त म् । अत्र हेतुपन्यासमीप पश्चारक्षयीच्या-मीति वदस्योऽस्ति मेदः ।

स्वपक्षदोषाभ्युपगमात्परपक्षदोषप्रसंगो मतानुज्ञा (गौ स्.५-२-२ १)॥

पक्षोऽत्र सिद्धान्तो विवक्षितः, न पुनः सिसायविषितयर्माविशिष्टयर्मि-मात्रम् । अन्युपगमीऽपरिहरणम् । तेन स्वसिद्धान्ते परोक्तदूपणमपरिद्धन्य पर-सिद्धान्ते दोषप्रसन्नन मतानुजैल्यर्थः । तदेवाह ।

 स्वपक्षे मनागिष दोषं न पारिहरित केवलं परपक्षे दोषं प्रसं-जयित भवांश्चीर इत्युक्ते त्वमिष चार इति तस्येदं निग्रहस्थानम् ॥

कस्मादित्याऽऽशक्याह ।

स्वयं दोषाभ्युपगमात्परेणानम्युपगमात् ॥ अप्रतिषद्धमन्त्रमत भवर्ताति न्यायेनेति भावः ।

निग्रहं प्राप्तस्यानिग्रहः पर्यनुयोज्योपेक्षणम् (गौ. सू.५-२-२२)॥ एतदव्याच्छे।

पर्यनुयोज्यो नाम निह्योपपत्त्या चोदनीयस्तस्योपेक्षणं निग्रहं प्राप्तोऽसीत्यननुयोग ईति ॥

एतच्च निप्रहस्थान कतरस्यात्र पराक्षय इति पृष्टया परिषदा समुद्राव-नीयम् । निप्रहं प्राप्तस्य स्वदोषोद्भावनानुषपत्तेः ।

१. ग. घ. र., एतद्भाभ्यामनुक्तया परिषदा वक्तव्यम् ।

अनिग्रहस्थाने निग्रहस्थानामियोगो निरनुयोज्यानुयोगः (गौ. म्. ५-२-२३)॥

अदोषे दोषोद्धावर्नामत्यर्थः । एतदेवोदाहरीत ।

यथा सावयवत्वेन पृथिव्यादौ कार्यत्वसाधने परो बृयादप्रयोजकोऽ

यं हेत्वाभास इति तस्थेदं मिध्याभियोगलक्षणं निग्रहस्थानमिति ॥

इच्यतं स्ति इच्याभिततः सावयत् न वास्य कार्यत्यस्य सावनेऽ सद्दलाद्यन्यतम्दूणनातिः । बुद्धवादौ सावयत्यानाये कार्यनोपल्या द्वाप्यत्मवीनाययोजकामिति वेन्न सपर्यक्रदेशव्यंभ्यादेश्य्ययोजकत्यप्रसात् अस्य सपन्नयापकं हेत्वन्ति सप्ययापकस्य हिताययोजकत्वापकमा-न्नस्य भ्रमादे । अत्र तु कादाचिक्कन्य स्कल्कायय्यापक प्रयोजक न सावययव्यामिति वेन्न कार्यक्रवादाणिकत्वया पर्यावनात् । अत्रापकस्याप्यास्त्र सावययव्यामिति वेन्न कार्यक्रवादाणिकत्वया पर्यावनात् । अत्रापकस्याप्यास्त्र

सिद्धान्तमम्युपेत्यानियमान्कथाप्रसमो ऽपसिद्धान्त (ग्री. मू. ५-५-२४)॥ यथा मिसासामप्युप्तम्य कश्चिरक्रिहोत्रं स्वर्गसाप्तन मित्याह । कथपुत्तर-प्रिहोत्रक्षिया प्रत्यस्ता सर्तः स्वर्गसाधिका भवित्यतीत्यनुपुक्तः प्राह् अनया क्रिययाऽऽराधितः परमेश्चरः फल दर्द्यातः राजादिवदिति तस्येथारनप्यपसाद्यपिद्धातो निम्नहस्थानम् ॥

इति वाञ्चांमति शेपः । अत्ये त्वत्यथा स्वमाहुः 'सिद्धान्तम्पेत्व कविदयं प्रतिकाय नियमाचाद्विरोपेन कथाप्रसग कथाकरणमपसिद्धात' इति तद युक्तमित्याह ।

प्रतिज्ञातार्थविषयेयस्तु प्रतिज्ञाहानिर्नापसिद्धात इति । द्वेत्वाभा-साश्च यथोक्ता (गौ. सू. ५-२-२५)॥

यथा येन प्रकारेण हेत्वाभाषा उक्तास्तेन प्रकारेण निप्रहस्थानानि न पुनः प्रमाणस्य प्रमेयत्ववहःक्षणान्तरेण । हेत्वाभाषतःक्षणेनैव यथोक्तेन हेत्वाभाषाः उक्तास्तेन प्रकारेण निप्रहस्थानानि तदेवाऽऽह । हेत्वाभासत्रक्षणेनैव यथोक्तेन छक्षिता हेत्वाभासा निप्रहस्थानानी-त्यर्थः ॥

वकारो दृशान्ताभाषानन्वयाविषरीतान्वयादिषसुवये, तेषामि निष्रदृष्टेतुः न्वात् । सूत्रोक्तानि द्वाविशातिर्निष्रदृश्यानानि न नियमार्थानि किंतुपलक्षणान्यांनीति चाद ।

एतेन दुर्वचनकपोछताडनवादित्रादीना साधनानुषयोगित्वेन निम्नह-स्थानत्व वेदितव्यम् । नियमकथाया त्वपराब्दादीनामिति ॥

एतेनेति केषाचिह्नक्षणोदाररणप्रपचनेन । नियमकथाया तु सस्कृतेन मया वक्तव्यम वर्मत्यागेन वा भटोकबधेन वेत्येवरूपायाम् ।

र्रात न्यायसारे पदपचिकायामनुमानपरिच्छेदो द्वितीयः ॥

# नृतीयः परिच्छेदः ।

अवसितमनमानमागमस्येदानी लक्षणमुच्यते ॥

अवसित निश्चितमनुमानीमीत वृत्तानुकीर्तनेनागमस्यानुमानपूर्वकत्वात्तरः-क्षकानस्तरमेवास्य लक्षणायसर इति सचयति । तथाहि समयग्रहणबलात-शब्दानामध्वीधनसाधनत्वम् । समयप्रहण च प्रायेण बद्धव्यवहारादनमानरः पारेवाति ।

ममयबलेन सम्यवपरोक्षानभवसाधनमागमः ॥ समय: सकेत: पुरुपकृतां न पुरुपिन।भावयत्म्वाभाविक:, स्वाभाविकत्ये अविज्ञामाविधमादिलिङगर्वाज्ञयतेमवार्थ योधयेज तदिपरीतम । न दहर्नामय तदभाव जलादिकमनमापयित दहना-दिशन्दास्त पुरुपेण यत्र यत्र मकेत्यन्ते तत्र तत्र यथार्थामय प्रतीतिं कुर्वन्ति, अतोऽविनामावात्समयो मिन्नः स एव वल सहकारी तेन सम्बद्धाने । अत्र च समर्वावप्यश्रद्धण स्मरण वोपचारात्समयः समयविपयः जानसहकारिकेति यावत । समीच सहावादिविलक्षणस्य परोक्षस्य परोक्षत्व-जातियक्तस्यान् मवस्य स्मरणविल्धाणशानस्य साधनः कारण शब्दात्मकमशः-न्दात्मक चेष्टाव्यिष्यक्षरादि तत्सर्वमागमः । तस्य भेदमाह ।

स द्विविधः दृष्टादृष्टार्थभेदात् ॥ अर्थः प्रयोजन तत्र दृष्टप्रयोजन आगमा यथा नदास्तीर फलानि सांन्त यहान्तमीदकानीत्यादि अदृष्टार्थस्तु स्वर्गकामा यजेतत्यादि । अर्थाऽसस्पर्दि। त्वात् सर्वदाव्दानामप्रामाण्यमिति बौद्रो मन्यते त प्रत्याह ।

तत्र दृष्टार्थानां वाक्यानां प्रायेण प्रवृत्तिसामध्यीत्प्रामाण्य गम्येत्।। प्रवात्तिः कायिकी चेष्टेष्टप्राप्त्यर्था चानिष्टपरिहाराथी च, तस्या सामध्य तत्त्रयोजनप्रा कत्व, तस्मात् । अयमभिक्षत्वः, स्वप्रतिज्ञापितमर्थे प्रापयत्यः त्यक्षमनुमान च प्रमाणामाति होके प्रसिद्धत्वाद्यया र्ग्वाक्रियते तद्वदागमोऽपि न्वप्रत्ययप्राप्तिमये प्राप्यन् प्रमाणमित्यद्गीकार्यम् । अन्यथा सर्वशब्दानाम-इगुरुपमें करिय्यशत वर्तत इति वाक्यसमत्वे शास्त्रीयलैकिकवचनानामर्थ- शून्यत्वेन व्यर्थप्रयोगात्वान्मीनशरणमेव वाक्य स्यात् । विवादाध्यामितानि वाक्यानि प्रमाणानि । समूर्यप्रवृत्तिकारणत्वात्, प्रत्यक्षादिवादिति स्थितम् ।

अदृष्टार्थाना पुनराष्ठोक्तत्वेन ॥

पुनः राज्दः प्राक्तनवाक्यप्रामाण्यसमर्थनप्रकारवैलक्षण्यज्ञापने । बोदयति । कथम् ॥

अदृष्टार्थाना प्रामाण्यतिश्चत्र इति । अयममिसान्त्रिः, न तास्त् प्रश्नुतर्साः मध्यान्य्यामाण्यतिश्चतः, अदृष्टार्थनादेव । न हि स्यादिय इदानीमय केना-रिष कृत्यागेन मध्यत्वे । नात्यानीकत्वेन, तस्यैव निश्चेत्रमध्यत्वात् । अतः कयमदृष्टार्थाना प्रमाण्यतिश्चय इति । परिहर्तत ।

पुत्रकामो यजेतेत्यादिवाक्याना प्रवृत्तिमामार्थ्यान् प्रामाण्यनुमाय, तत्प्रणेतुरतीतार्थटर्शित्वेन परमाधन्त्रमवधार्थ, तत्प्रणीताना सर्ववाक्यानामप्रामाण्ये कारणाभावात , प्रामाण्यमनुमीयते ॥

प्रश्निम पर्वेवदशक्याना प्रश्नुतिकामध्य न धर्वत तथापि तदेकदेशभूताना पुरक्तामा प्रवेत, पशुक्तामा प्रवेत, कार्यवा गृष्टकामा येकते, पशुक्तामा प्रवेत, कार्यवा गृष्टकामा येकते, पशुक्तामा प्रवेत, कार्यवा गृष्टकामा येकते, व्याद्याना त्यावत् गृष्ट्यत्वामण्यात्र्यामाण्यमुमीयने । न च वक्त्यं वर्तितायामप्रीष्ट्र पुर्वादशेनांभेनामध्यमाण्य कुक्ताति । बाहुल्नेन कल्याप्टममात् । किच्युत्त प्रवेत्वमा वर्षक्रमा पुर्वावेष्ट प्रवादमान्यमा । किच्याति । किच्याति । किच्याति । वर्षक्रमान्य । विक्रमा । प्राव्येष कल्याप्टममान्यस्तिमान्यवान्या प्राप्याप्टमित्राप्त्रिमान्यस्त्र । प्रवादमान्यमाण्यस्थ्यस्त्र प्रणेत्र । त्यावस्त्र प्रयोद्याप्टम्पाप्य विक्रमा । प्रवादमान्यमान्यस्त्र व्यादमान्यमान्यस्त्र । वर्षक्रमान्यस्त्र । वर्षक्रमान्यस्त्र । वर्षक्षात्र । मान्यस्त इति । वर्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । वर्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । वर्षक्षक्षात्र । व

१ ग. घ. read before पुत्रकामी-कारीरी निवेषेत् वृष्टिकामः ।

आपणं क्रीयमाणाना राजानामुच्छम्भनात् । निहं तम्मूळताश्रद्का राजाकरमहानिषेः ॥ नन्यत्र चौकरेयन्तात् प्रामाण्यप्रतिपादने । रागादेशादि कालुग्य पृत्तेप्रत्यन्त्रते ॥ अतोऽप्रामाण्यश्रद्काऽपि निष्कलदका प्रकल्यते । वेदे प्रामाणात् तमाजियन्त्रनाम्येपरामा ॥

इत्याशहकयार । न नित्यत्वेन ॥

नष्टि नित्यत्यादेद प्रमाणिर्मात वक्त शक्यते । श्रोत्रान्तःकरणादीना नित्यत्वेऽपि सदायविपर्ययोत्पादनद्यायामप्रमाणत्वेनानैकान्तिकत्यात् । नित्यत्वे स्ति.परुपदोषादीनामननप्रवेशादप्रामाण्यश्हकानित्रत्तौ,वेदपामाण्य स्वत एवे ति चेत. न । वेदस्य विशिष्टजानसाधनन्य प्रामाण्य । तब न स्वतः, समयप्रहणा-षेक्षणात् । अन्यथा व्याकरणादिव्यन्पन्तिरशिताना वेदश्यणमात्रादर्थप्रतिपन्ति प्रस्ताः। अथ तज्जनितस्य ज्ञानस्य प्रामाण्य स्वतस्तत्रापि स्वत इति कोऽर्थः किमत्पस्यपेक्षया अप्तयपेक्षया वा । न तावत्कार्यस्य कस्यापि स्वत उत्पत्तिर्द्रेष्टा । अथ सम्यादमध्योबाधसाधारणकारणांतरिकानंपत्रया जायमानत्य स्वतस्त्व न । प्रमाणाभावात । विपर्यये त. प्रमाण, सभ्यद्रिमध्योबाधसाधारणकारणातिः रिक्तकारणसहिताजायते। साधारणेय सन्स्वत्यन्त्यद्यमानन्यातः। न चाऽसिद्धो हेतः। मिथ्याजानोत्पत्तिसमये साधारणकारणसद्भावेऽपि प्रमाणानत्पादनात । र्नाप स्वत एव गीत ,शानस्य स्वसवेद्यत्वासिद्धे , भाद्वैरन्भ्यपगमाच,अर्थप्राकः ख्यान्यथानपपत्या बोधः सिध्यति । अथ यया जायते जान तयेव सामग्रद्या प्रसा णभिन्येव जायमानन्वान्स्वत प्रामाण्याभिति, तस्त्र, असिद्धन्वान । न हि यथाकर्थः विद्वपि जायमानो बोध- प्रमाण जायते, मिध्याबोधस्यापि तथाप्रतीतित्यम-गात . कविद्वोधे सम्पाहमध्या वेति सगयाच । प्रामाण्य परता जायते। अनभ्य-स्तदशाया संशयविषयत्वात . अम्रामाध्यवत । अथ नित्यत्वेनामाण्यशकाया निकत्तौ पश्चाप्रकृतिसामध्येन महाजनपरिग्रहीतत्वेन वा वेदस्य प्रामाण्य सिध्यतीति चेत् । एतत्पोरुपेयत्वेऽपि समानम् । न भागामाण्यशकानिगः सार्थ प्रमाणान्तरयोगः. प्रामाण्यसाघकादेवाप्रामाण्यशकाया अपि निराससिद्धेः । **इ**न्छलम् । नापि नित्यत्वे प्रमाणसस्तीत्वाहः ।

वाक्यानां हि नित्यत्वे प्रमाणाभावात् । अनित्यत्वे पुनर्वाक्यत्वा-द्यनेकमनमानम् ॥

हिशद्वश्चार्थे दश्णान्तरसचने । पदरचनात्मक हि वास्य । न च तन्नि-त्यत्वे प्रमाणमस्ति । नित्यानि वेदवाक्यानि । सप्रदायाविच्छेदकत्वे सति, अस्म-र्थमाणकर्तकत्वाद।काश्यादिति चेन ,साधनविकलत्वाद् दृष्टान्तस्य। सप्रदायावि-च्छेदो हि वृद्धपरपरया यावद्वाक्यस्यानुवर्तनम् , न च तादशमाकाशस्य सम-वति । किंच 'यो धर्मशीलो जितमानरोष' इत्यादिवाक्याना बहनामपि संप्रदाया-विच्छेदे सत्यस्मर्यमाणकर्तकत्वमस्ति न च नित्यत्वम्, इति व्यभिचारः। नन नेदमनमान कि त्वर्थापत्तिः । तथाहि यदि वेदः पौरुषेयः स्थात्तदा तदिभ-हितकर्मणा संध्यावदनादीना बहुवित्तव्ययायाससाध्याग्रिहोत्रादीना चानुष्ठानः काले कर्तुः स्मरणे सति तत्मत्ययादेव प्रवृत्तिः स्यात् , नच तदस्ति , अतोऽ वस्य समरणयोग्यस्याप्यसमरणान्ययानपत्त्या वेदाना निचत्वमिति । तन्न । विशिष्टबृद्धपरपरान्छानप्रत्ययादेव कर्त्रस्मरणेऽपि भविष्योत्तरादिष्टवर्त्तीश्वव प्रकृत ईक्षणार्थी प्रकृति । वेदवाक्यानि पौरुषेयाणि । वाक्यन्वात्कालिदास-वाक्यवत्, रचनारूपःवाद्वा तन्त्ररचनावत् । पौरुपेयत्व साक्षात्परम्परया वा स्वतत्रप्रविषयंकत्व साध्यमतो न सिद्धसाधनम् । स्वातंत्रयः च तादृशरचना-न्तरान्तसन्धानग्रन्यस्य विशिष्टरचनाहेतुत्वम्। तच्च 'सर्वथा प्रतिषेध्या न पुरुषाणा स्वतन्त्रता' इतिवदद्धिः श्रोत्रियैरप्यङ्गीकृतमन्यत्रेत्यसम् ।

दृषणान्तरमाह ।

सबेदोपळ्ळ्यनुपळ्ळियप्रसंगश्च । विषयेय नियासकाभावादिति ॥ वैदिकवाक्याना सवैद्याना च निज्जल इति शेषः । यदीर्ज्ज्यसण्यो यदा सवेदाना निज्ञले व्यापकावेनीज्ञयस्वामा सवेदीएळ्ज्य-प्रसंगः । अयोग्यनेन वा परिमाण्यादिनामित बहेदानुपळ्ज्यप्रसंगः, विप्-येये कदाचिद्वपञ्चल्याल्योना

अभिन्यंजकाभावान् तदनुपलव्धिरिति चेत् ॥ महावे तु कदाचिदुपलव्धिरित्यर्थः । दुषयति ।

न । तदनिदेशात् ॥

तस्याभिव्यज्ञकस्यानिदेशादकथनादिशेषेणीतं शेषः। धुनः परमतमाशङ्कते । वायमंयोगविभागाविति चेत् ॥

वकुरतास्त्रोप्रपुटादिन्यानगर्धिरती विशिष्टो वायुरागस्य श्रोतुः श्रोवदेदेन यदा समुख्यते तदा श्राव्योगस्थिनः, यदा तु न संयुक्यते तदा शब्दानुपरु-निश्चः। अथवा अञ्चलकाभूना संयोगः शब्दवाग्रक्तिमितवायुना व विभाग-स्तद्रभिन्यञ्चकःवादिन्यरं।

पारेहर्रात ।

न । सर्वशब्दाना युगपह्रहणैप्रपगान् ॥

प्रन्यवतिष्ठते ।

कथम ॥

न हि रूपार्थामध्याजकतेल संयुक्तन चतुषा सर्वेषा रूपाणा युरापद्श्रहण दृष्टामिति भाव । यमपळच्दाना प्रतणप्रमा समर्थीयतमाह ।

श्रात्र तावत्समानेदियग्राह्यसमानदेशार्थग्रहणाय प्रतिनियतमस्का-रसंस्कार्य न भवति, इन्द्रियत्वाचलक्षेटिति ॥

इंडियस्वादिति हेतुर्माणःसगडावेनक्कांन्तक । अन समागेडियशाक्रीतिविधे यणम् । तथापि भिन्नदेदार्वाध्यतस्यादिश्यतस्य वश्च प्रातिन्दतराद्वीयादि सक्तारामाध्यकः इत्यक्षेत्रान्तिः , विद्यसाय समागेद्वराध्यक्षया । समानदेश्यव वर्षाम् । अस्तान्त्र स्वाद्यस्य स्वाद्यस्य समागेद्वराध्यक्षयः । समानदेश्यव वर्षाम् अञ्चलक्ष्याः स्वाद्यस्य । स्वाद्यस्य वर्षाम् वर्षाम्यम् वर्षाम् वर्याम् वर्षाम् वर्याम् वर्याम् वर्षाम् वर्या

१ घ. उपलब्धि ।

२ क. ग. घ ड. च. read समानदेशसमानधर्मापनाम्।

शब्दा वा प्रतिनियतसंस्कारसंस्कार्या न भवन्ति । समीनेन्द्रिय-प्राह्मत्वे सति, युगपदिन्द्रियसंबद्धत्वादघटवत् ॥

युगपदिन्द्रियसब्द्रत्वादिन्दुन्यमाने स्वरस्यान्यस्यशैर्व्यमियारत्वेषामे-कृद्रत्यसम्बताना युग्पवस्युःसब्दलेऽति प्रदीपपदार्थान्यतेगीतोष्कतैल-वाणुकीयेपंयासस्य स्वर्णवाद् , अतः समानेन्द्रियशास्त्रप्रस्तम् । समान-धर्मप्रस्ता याद् (हेतुकिश्यण ?) स्याद्रिशल्लामिख्यो हेतुः स्यात् , याद् पुनः गुक्रकुष्णस्पवदुन्वन्वानुन्वरूसप्रहितन्त्रमेय समान्यमापस्रस्य विश्वस्त न पुनः स्वयं साम्यामित् तदा निर्देशे हेतुरिति । एतस्वानुमान परैः प्रसासाधनस्याःशीकराणदुकः अन्यमते युगपदिद्रियसब्दल्साधिद्रमेव । परमतासाद्वृते ।

उत्पार्त्तिपक्षेऽप्ययं समानो दोष इति चेत् ॥

वायो. शब्दोत्पादकःवान्युपगमेऽप्येकोत्पादकः क्वॉत्पादकः स्वात् । अयं निवरीकवर्णेच्छया प्रेरितो वायुस्तमेव करोति नान्यमिति चेत्, व्यक्तकःवऽपि समानम् । तदुक्त भट्टाचार्थैः ।

" अन्यार्थ प्रेरितो वायुर्यथान्य न करोति वः । तथान्यवर्णसरकारशक्ते।ऽन्य न करिण्यति " ॥ परिहरति

न । मृत्पिण्डप्रदीपदृष्टान्ताभ्यां कार्रकृत्यं नक्तेषभ्यासिद्धिरित्यस्म-निप्रसंगेन ॥

एको हि मृत्यिङः कर्तुरि-छावशेन घटायन्यतमकार्यमारमते व्यक्तस्तु प्रदीचो चटमकारिन्छ्या शेरतः स्वचयुक्त पटादिकमपि प्रकटययेवातो न न कारकव्यः अक्यो साम्यामीत । इदानी प्रागुक्तककातास्वर्गमहर्द्ध प्रमाणानामन्त्रमाच दर्शयति ।

एवमेतानि त्रीण्येव प्रमाणानि । एतेप्वेवीपमानार्थःपत्तिसंभवैतिह्या-भावादीनामन्तर्भावः ॥

ग. reads समानेन्द्रियप्राह्मसमानदेशसमानधर्मावन्नत्वे सति ।

२ च. सस्कार.

आदिशब्देन चेष्टालिप्यक्षरयोःस्वीकारः। वृद्धनैय्यायिकाभिमतमुपमानमन्त-र्भावयति ।

तत्र यथा गौरेवं गवय इत्युपमानं शब्देऽन्तर्भूतम् ॥

अष्टप्रावयेन गवयायिना नागरिकेण कीदमावय देति पृष्टो वनेचरः प्राह् यथा गौरेव गवव इति । एतान्किल वाक्य गवीपमानेन गवय शापयत् पृथक्षमाणमिति, तच्चायुक्तम् ।

दीर्घग्रीवः प्रलम्बोष्टश्चतुष्पादिकृताकृतिः ।

उष्ट्र इत्यादि वाक्यस्य पृथक्ष्यामाण्यक्तितः ॥ मीमासकाभिमतसुपमानमाशङ्कते ।

अनेन सहशी मदीया गौरित्युपमानमिति चेत् ॥ अटल्यामटत पुरुषस्य गोस्टर्शापण्डोपलम्भानमदीया गौरनेन सहशीति

शानकुषजायमान न ताबक्षत्वकः नोषिण्डस्य तदेन्द्रयाचित्रकृष्टत्वात् , नाषि समरण गवसणहप्यावच्छेद्रन पूर्व तदणानावात् , नाप्यतुमान विस्तृगामावात्। इय गीरनेन भटगी, अस्य तत्मदृश्यावादित्युच्यते तदा व्यक्षित्रणासिद्धहेद्याः अनुषययमानार्याऽसम्बाच्य नार्यापीतः । शब्दानावयोक्षासभवाद्यसमानेने वेति भावः । परस्य दूषर्यात्।

न । तस्य म्मृतित्वात् । पूर्वनेव हि सादृश्यविशिष्ट उपक्रवेश गोपिण्डः । कस्मात् , उपक्रविषयोग्यैत्वात् । अयोग्यत्वे वा न कदाचि-दुपक्रम्येतादृष्टवत् ॥

भूगेऽवयवसारोप्य हि गोगीवयेन साहर्य । तन्त्रेनिद्रयग्रहणयोग्यस्यादाश्रय-ग्रहणकारः एव रहीतम् । प्रतियोगिग्रहणयातिशुद्धसस्कारस्य समस्यमेवारित्यते । पूर्वभव व गवयसहर्या गौठवरुष्ट्या । किमिति तथा निश्चयो न भवती-त्याशङ्क्याहः ।

निर्विकल्पकेन दु पूर्व साह्ह्यमुपलब्ध, तेन तदोपलब्ध्यभिमानो न भवति ॥

१ ग. adds साहस्यस्य after योग्यत्वात्

२ म. घ. add प्रथमशोपिण्डोपलम्भकलिङ्गत्वोपलम्भात् ।

तर्हि निश्चयात्मिका कथ पश्चात्स्मृतिः स्यादनुभवाकारधारित्वात्स्मृतेरि-स्यप्राहः।

निर्विक रूपकोपल्लेभाच्च संस्कीरसहकारिसामध्यीदभावादिषु सवि-करिपका स्मृतिर्देष्टेति ॥

इदानीं जरकैय्यायिकोपमानमनूच दूषयति । मंजासजिसंबंधप्रतिपत्तिरप्याप्तवचनकार्यो ।।

गोस्टशो गवव इत्यतिदेशवास्य श्रुवस्तोऽट्यामटतो गोस्टशिप्ण्डदर्शना-नन्तसम्य गस्यमामीत सञ्चार्शणस्य व्यतिपश्चित्वपद्यमानीपमानस्य, गोस्य-इस्यविद्यशिप्ण्डदश्चन व प्रमाणमित्याचार्या उठोतस्वाराययो मन्यन्ते । तत्त्वायुक्तम् । आग्नयचार्ययातिदेशरुपाप्यूवमेन सङ्गासश्चित्वपन्यमानस्यात्य-मानस्यात् । अत्रार्थे प्रमाणमाहः ।

तथा प्रश्नोत्तराभिधानादन्यप्रमाणाःनिर्देशाच्च ॥

कथ त्व जानीचे गवयनामोऽयमिति केनचिदुक्तः, स तु वनेचर-वचनार्दिति ब्रते न पुनरुपमानेन जानामीति प्रमाणान्तर निर्दिशति । तत्रा-परमतमाग्रहकते ।

अस्य गवयशद्ध संज्ञेति प्रतिपत्तावुपमानासाद्धिस्तथा शब्दाश्रव-गादिति चेत् ॥

गोसह्यो गवद इति वनेन्दरवनाद्रवयस्य गोसाहरयमात्र प्रतीवते, पश्चा-त्तसाहर्यावीद्याष्ट्रपटद्वोते सत्तरव पिण्डर गवदाश्चः सङ्गीत प्रतिपत्ती प्रमाणान्तर,गाबादुण्यातमेव द्रष्टण । कस्मात् । तथास्य गवदशब्दः सङ्गे-तिप्रकारेण शब्दस्य पूर्वमध्यवात् । परिस्तुमितप्रसम् ताबद्दश्चेति ।

एवं तर्हि गौरयमित्थेव संकेते कृतेऽस्य गोदाब्दःसंद्रोति प्रतिपत्ती प्रमाणान्तरं वाच्य । समानन्यायत्वाद् । गोपिण्डान्तरेऽपि संकेत-अहुणे प्रमाणान्तरामिधानप्रसंग इति ॥

१ ग. and प. drop सस्कार.

यस्मिनिश्टे सकेतोऽन्यवचनाद्यहीतः ततोऽन्यो गोषिण्डा गोषिण्डान्तर तस्मिन् । इदानीमितिप्रसमे परेणाभिधीयमान पश्हिर म्बपसेऽपि समीकर्तुमा-कारकते ।

तथाशब्दानभिधानेऽपि प्रतिपादकप्रतिपन्नोरेवमेवाभिप्रायः, ईदशस्य सर्वस्य गोशब्दः संज्ञेति सामर्थ्यात्त्वेवं प्रतिपत्तिरिति चेत्।।

तथाश्रन्दार्नाभधानेऽपि एवजातीयस्य गोशस्यः सङ्गीत र ब्दानुसारणेऽपि साम.र्म्यमूरुनशक्तिरदर्शत्रदेषे । परोक्त परिहार स्वप्केऽपि योजयति ।

न। समान्मेतदत्रापि, गोस्टशे। गवय इति शब्दादुभये।रेवमेवाभि-प्रायः. गोसदशस्यार्थस्य गवयशब्द सङ्गीत सामध्योदेव प्रतिपत्ति-रिति ॥

नन् वनेचरवचनां बारणकाले गवयस्याप्रत्यक्षत्वाकयः तत्र सञ्जाकरणः ''प्रत्यक्षे संजाकर्म' इति सूत्रविगेधादित्याशक्याहः।

न च प्रत्यक्ष एवार्थे मज्ञामज्ञिप्रतिपत्तिः अप्रत्यक्ष शब्दादी मज्ञामज्ञिमवंपप्रतिपत्तिदर्शनान् ॥

देवानामधिषति सहस्राक्षी य. स यक इति सजाऽप्रस्रक्षेऽपि शकार्य दृष्टा । तथा पुत्रादी प्रमाणाध्यात दृरस्थेन पित्रा समास्त्रणसपि दृष्टम् । "प्रस्यक्षे ग्रेन्थित प्रत्यक्षयस्य दृष्ट्यमाणीयन्थलपर इति वैशेषिकेय स्याख्यातस् । सर्वि प्रत्यक्षानुमानीपमानशस्या प्रमाणानीति प्रमाणविभागसम्बरियोष इत्याह ।

सूत्रविरोध इति चेत् ॥ परिवर्शतः।

न । प्रमाणनिमहस्थानाभ्या दृष्टान्तेहत्वाभासादीनामिन प्रयोजनन-रोन पृथगभिषानादिति ॥

प्रमाण प्रमेथेत्यादिप्रथमत्त्रे प्रमाणान्तर्भृतस्य दृष्टान्तस्य, निम्नहस्था-

नान्तर्भूतहेत्वाभाषाना यथा प्रयोजनविशेन प्रथाभिषान तथा शन्दान्तः भूतस्याप्युपमानस्य प्रयोजनवशेन प्रथाभिषानमिति । प्रन्छति ।

तर्हि प्रयोजनं वाच्यं। उच्यते। शब्दप्रामाण्यसमर्थनं प्रयोजनम्॥ पुनः प्रत्यवतिष्ठते।

कथम् ॥

अयमिर्माधः, "तद्ममाण्यमनृतव्यायातपुनस्कदोषेन्यः" (मी. स. २-१-६ ), इति पूर्वप्रसूचे, "न कतुंक्रमाध्यनत्वेषुण्यात्" (गी. स. २-१-६ ), "अम्बुक्य कान्यमेद दाधवचनात्" (गी. स. २-१-६ ), "अम्बुक्य कान्यमेद दाधवचनात्" (गी. स. २-१-६ ), "अनुवादायपर्वप्रसेति" (गी. स. २-१-६ ), कूनेषु वा शब्दमामाण्यमर्थमात्रेषु नायमान्यपर्वप्रयामाण्यमर्थमात्रेषु नायमान्यपर्वाया अवृत्ते तन्त्रस्य प्रयामिष्यान्तरेलत्यमोकन त्यादिति । प्रकारान्तरेण शब्द्यामाण्यमर्थनार्थत्वमुप्यानस्य दर्शाविष्यन्यर शब्दा तावदर्शयति ।

केचिदाहुः प्रत्यक्षानुमानविषयत्वे शब्दस्यानुवादकत्वमेवै । तद-विषयत्वे संबंधाग्रहणादवाचकत्वमिति ॥

प्रत्यक्षान्मानस्य विषय एव विषयो वस्याची प्रत्यक्षानुमानविषयः । एकस्य विषयग्रस्थलः लोगेन समातः । अनुवादकत्व प्रमाणान्तरगृष्टीतिवः पत्रत्व । तवः स्मृतिबद्धप्रमाण स्यादित्वर्षः । वदेनैवार्याभिषाधित्वे बदसकेत उच्यतामित्याश्वरक्षम्

पदार्थस्याप्रसिद्धत्वात् । न च पदेन सम्बधग्रहणाभितरेतराश्रयत्व-प्रसंगात् ॥

पदेनार्थाभिधाने सबधग्रहणं तदग्रहणे च पदेनार्थाभिधानमिति । नान्यो वापि सबधो, ग्रहीतुमशक्यत्वादिति दर्शयति ।

वाक्यार्थस्तु प्रसिद्धानां पदार्थानामन्वयमात्रीमिति ॥ पद्यन्ते जायन्ते इतिपदार्थास्तेषा पदार्थानामित्यर्थः, किविशिष्टाना, प्रकिः

१ ग. इ. add अनुवादक चाऽप्रमाणम् after एव ।

द्वानां पदेर्पमिहिताना अन्वयमात्र वाक्यार्थः । एव व सर्ववात्रहणे पदार्था-प्रक्रिद्धः तदप्रक्रिद्धौ वाक्यार्थाप्रसिद्धिरिति कथ वाक्येन संवयग्रहणीमत्वर्थः । एवं परोक्तद्रणणमनवेदानीं तत्वरिहार उपमानस्योपयोगमाहः ।

तिभग्नराणार्थमुपमानं निदर्शनार्थत्वेन पृथगुक्तम् । यथा कार्यार्थिनो ऽप्रसिद्धगवयस्य प्रसिद्धगोसादृश्यमुपादायोपमानारूयेन वात्र्येन संज्ञा-संज्ञिसंबंधप्रतिपत्तिः क्रियते तथा किंग्विलिमित्तमुपादाय राकादि-पद्धार्थयोरसीति तस्मादृन्यार्थत्वाक मुज्जविरोधः ॥

कि विजिमिक षहसाअक देवानामध्यतिलकुपाराय ज्ञासंद्रयद्वाधे - विकास स्त्राधिप्रस्वाधे - विकास स्त्राधिप्रस्वाधे - विकास स्त्राधिप्रस्वाधे - विकास स्त्राधिप्रस्वाधे के स्त्राधिप्रस्वाधे के स्त्राधिप्रस्वाधे के स्त्राधिप्रस्वाधे के स्त्राधिप्रस्वाधे - विकास विकास विकास स्त्राधिप्रस्वाधे स्त्रिष्टे स्त्रिष्य स्त्रिष्टे स्त्रिष

परीक्षा त्वर्थापात्तेवत्प्रमाणस्य सत प्रमाणेष्वन्तर्भावज्ञापना-श्रीमिति ॥

नत्यमानस्याप्तमानं मार्वे प्राप्तमान्त्रम् विश्वासः । व्ययमानस्यामानः "प्रत्यक्षेणावत्यवाचिद्रः , (वो स्. २-१-४४) राप्रधमनुमानार्गाति चेन्न स्वयमपण्यवचानत् , "त्येश्युष्पंदारादुष्मानामिन्न नाविजेगः",(वो स्. २ १-४६) इति तस्मारूपमन्तानांबुक्त्वीवाधो न भनतीत्वारावस्यासः ।

अन्तर्भावस्त्वनुमान एवास्य यथाश्रुतोऽपि िराकृतो नागम इति॥ यथाश्रुतोऽपि निराकृतोऽपीतं षवयः। "नन् चत्रुद्वैभीतद्वार्यापनिषमवा-भावग्रामाण्याद् (गौ यर-२ १)" इत्यादिसूत्रेषु प्रमाणचत्रुश्रुश्रवणास्त्रितः सूत्र-विरुद्धमित्याशद्भुत्राद्दः।

चतुष्ट्राभिषान सूत्रेषु पञ्चत्वादिनिराकरणार्थ न त्रित्वप्रतिष-धार्थ, प्रमाणसिद्धत्वाटन्तर्भावस्य ॥

# परमतमाशङ्कृते ।

त्रित्वानभिधानादयक्तमिति चेत् ॥

यदि सूत्रकारः प्रमाणित्रत्वमेवाम्युपार्गामध्यत्तदा कविद्रभ्यषास्यत् । न

न । अस्य सूत्रकारस्यैवंस्वभावत्वाद्यात्मध्दान्तमपि कविन्नाभि-धत्ते । यथा कुल्मैकदेशविकल्पादिनावयविनिराकरणे ।।

त । यथा कुरुनकदशावकरपादनावयावानराकरण कत एवमभिधानमित्वत्राह ।

द्भुत रूपनामपानास्त्रकारः । शिष्याणामूहनाशक्त्यतिशययुक्तानामधिकार इति ज्ञापनार्थम् ।

उपहरात । तस्मात्स्थितमुपमान श्रद्धेऽन्तभूतमिति । अर्थापत्तरप्यनुमानेऽ-न्तर्भावः । अविनाभावबर्धैनैवार्थप्रतिपत्तिसाधनात ॥

अनुमापकधूमवदिति शेषः । अविनाभावमेव दर्शयति ।

अन्यथा नोपपद्यत इत्युक्ते सत्येवमुपपद्यत इति रूम्यते । अयमे-वाविनामाव इति ॥

परमतमाशहकते ।

यत्र सामान्याकारेणान्वयग्रहणं नास्ति यथा मुख्यकारणत्वाप्रतिब-न्यदानत्त्योस्तत्रार्थोपत्ति. पृथक्प्रमाणमिति चेत् ॥

मुख्यकारणस्य नाम सक्छन्दृष्कारिकाकस्य यदमन्तरमय कायोत्वात्तः । सङ्कारिणां दृष्टादृष्ठस्यः । न च तेषा साकस्य क्रांब्दरप्यस्मद्वादिप्रस्यक्ष किन्तु कार्यक्रकमाधिनम्म । तथा बद्भवादीनां दाहकत्वादिशकः प्रतिबन्धका-मावोऽपि न प्रस्यकः । प्रतिबन्धकानां माणिमन्तादीनामनन्त्रस्येन तदमाबस्या-प्यस्त्यात्वात् । अतो मुख्यकारणस्वाप्रतिबन्धकान्त्रस्योः सामान्याक्ररेणान्य-यमस्यातावात् । अतो मुख्यकारणस्वाप्रतिबन्धकान्यः

न । तत्रापि केवछन्यतिरेक्यनुमानान्यतिरेकात् । केवछन्यतिरेकीः अर्थापत्तिरिति संज्ञाभेटमात्रम् ॥ प्रयोगस्त्र, कार्योत्पत्तेः पूर्वश्चने कारणानि सकलसङ्कारिसमवेतानि सकल-प्रतिकथकशून्यानि वा,अनन्तरमेव कार्योत्यादकत्वात्। यानि पुनरेव नं भवन्ति न तान्यनन्तरमेव कार्योत्यादकानि, यथा केवलतन्तवो मणिप्रतिवदो बाह्नैवा ।

अन्वयाभावान्नैतदनुमानमिति चेत् । न। केवलान्वयिनो हि ल्यति-रेकाभावेन प्रमाणान्तरत्वप्रसंगादिति ॥

### स्पष्टम

अपि च प्रत्यक्षादिभेदाना केनचिद्वं अर्म्यण भदात्प्रमागान्तरत्व-प्रसङ्खादिति ॥

७विकत्यक्रीनिविकत्रक्रोभदेन योग्ययोगियत्यक्षभेदेन या द्विविध प्रत्यक्षम्। कार्यकारणानुभयात्मक विविधमनुमानम् । दृष्टादृष्टायभेदेन द्विविध शब्द इति ।

### उपसहराति ।

तस्मादविनाभाववदेशनार्थप्रतिषाटकत्वादर्थापत्तिरनुमानामिति ॥

केनिक्सहस्रमेतिदिति कथिते, शतमत्र समवतीति जाने संभवास्य प्रमा-णमिति केचिदाहुः । तन्निराकरोति ।

बहुत्वंग्रह्याविषयत्वे सति अन्यसंख्याविषयम्य सर्वत्रोपलम्भा-त्रानुमानात्संभवो भिद्यत इति ॥

प्रयोगस्तु, विवादण्य सहस्र स्वसमुदायिशतवृत्तः । सहस्रस्वारपृषेगणित-सहस्रवतः।

अभावस्य तु त्रिप्वपि यथासभवमन्तर्भावः । तथाहि कौरवाद्यभाव-प्रतिपत्तिरागमादिति ॥

व्यासाधासवस्तात् । अमावप्रत्यक्षते वक्तव्ये विद्यातिपत्तेर्वहुवक्तव्यतः। व्यक्तयेतान्तर्भावो निर्कानतः।

आत्मादिषु रूपाद्यभावप्रतिपत्तिरनुपानादिति ॥

आत्मा रूपरहितो निवमेनाचाधुषप्रत्यक्षत्वादायुवत्।गन्धरषरहितो, रूपर-हितत्वाद्वायुवत्। स्पर्शरहितोऽस्मदादिमानसप्रत्यक्षत्वात्मुखादिवत् । आकाश रूपसगन्धात्म्य स्पर्शरहितत्वादात्मविदलालुह्यम् ।

भूतलादिषु घटाद्यभावप्रतिपत्ति प्रत्यक्षात् । इन्द्रियव्यापारभाव-भावित्वादिति ॥

इन्द्रियःयापारस्य भाव एव भवतीत्येवशीर्लमन्द्रियव्यापारभावभावित्तस्य भावस्तत्त्वम् तस्मात् । तथाद्दि धटशून्य भूतलमित्यादिशानांमन्द्रियजम्, इन्द्रियान्वरव्यातेकानुविधायित्वात्, रूपादिशानवत् । चोदयति ।

अन्यत्न तद्भावभावित्वं पर्यवसितमिति चेत् ॥ अन्यत्रेत्याधारभुनलादिग्रहणम् । तथा चीक्तम् ।

गृहीत्वा वस्तुसङ्गव समृत्वा च प्रतियोगिनम् ।

मानस नास्तिताज्ञान जायतेऽक्षानपेश्रया ॥ इति । पांग्हरति ।

न । रूपादिध्वित बाधकाभावादिति ॥

न हि रूपाशाक्षतप्रहण एवेन्द्रियव्यापार पर्यवस्ति।, न रूपारि-प्रियाते युक्तम् । प्राणव्यापारे सस्येव निर्यन्य कुदुसमिति शानमुख्यते । न च तथिन्द्रव्यापारीऽन्यत्र वर्षशस्ति इति युक्त वक्टम् । डब्यस्य चाधुप-ग्रामीवपरस्तातः ।

संबंधाभावी बौधक इति चेत् ॥

न समावेन इदियसयोगः समवायो वा सभवतीति भावः । परिहरति ।

न । स्वपक्षपरपक्षयोरसिद्धत्वात् ॥

मीमासकस्य पक्षाऽत्र स्वनकः । एतदेव विवृण्गिति ।

स्वपक्षे तावद्रूपादिध्विवापरोक्षानुभवकार्यानुभैयो योग्यतास्त्यः संबंध: । परपक्षेऽपि संयुक्तविशेषणभावादिरिति ॥

आदिशद्देन सयुक्तविशेष्यभावादीना प्रत्यक्षपरिच्छेदोक्ताना स्वीकारः।

१ घ. reads बोधक.

10

संयोगसमवायरहितस्य विशेषणविशेष्यभावानपपत्तिरिति चेत् । न । विज्ञिष्टप्रत्ययेन तत्मिद्धेरिति ।।

गोमान्धनवानित्यादि। विवेतं भावः । ऐतिहामन्तर्भावयति ।

अनिर्दिष्टप्रवक्तकः प्रवादपारंपर्यमेतिह्यमागमेऽन्तर्भतम् ॥

अनिर्दिशोऽनिश्चित प्रवक्ता दण्डलेन मलभतो यत्र तदनिर्दिश्यवक्तक वबादपारप्यम् । सन्य चेर्दात शेवः । असन्य चंद्र प्रमाणम् । एतददाहराति ।

यथेह वटे यक्ष प्रतिवसतीति ॥

नेवा नाम वमावास्तर्गमति केवित । अनुमानं इसमेतीत चापर । तद-भयमपि चेष्टालक्षणपर्वकं निपेधयति । प्रयत्नजनिता शरीरतदवयविक्रया चेष्टा । सा च नाटचशास्त्रा-

दिसमयबलेन प्रवाभित्रायविशेषमर्थविशेष च गमयतीति नागमाद्भियते. लिप्यक्षरादर्थप्रतिपत्तिवादिति ।।

प्रयत्मजनितेत्यनेन वार्यादिविकारजनितहस्तादिकम्पव्यवन्छेदः । नाट्य शास्त्रादीःयादिशब्दालोकव्यवहारपरिग्रहः । क्रिवेत्यपलक्षणमः । सयोगेना-प्यर्थप्रतातिष्टर्शनःत । इस्तमखसयोगार्वशेषाभ्या विपासानमक्षाप्रातेषात्ते । लिपिरवाक्षर तस्मादिति चेष्टायाः प्रमाणान्तरान्यपरामे लिप्यक्षराणामपि प्रमाणान्तरस्वप्रसग इति सूचितम । न च वक्तव्यम सिप्यक्षरानामिताक्षरे

ष्यर्थप्रतिपन्तिति क्रमेण, प्रमाणाभावात् ,चेशतो वा तथाप्रसगात्।उपसङ्गति। तदेव व्यवस्थितम । एतानि बीणि प्रमाणांनीति ॥

प्रमाणज्ञानमात्रमेव नापर्वसाधन कित हेन प्रमेय किविडम्ततस्वमः तच कि स्यादित्यभिषायेण प्रच्छति ।

कि पनरेभि. प्रमाणै: प्रमानव्यमिति ॥

उत्तरमाह ।

१ ग. adds after this इति तृतीयोऽयमागमपरिच्छेदः।

# वासुदैश्कृतपद्पाचिकवा समेत

उच्येत । प्रमेथमिति । किस्क्षणमिति ॥

यशीप पूर्व प्रभाविषय प्रमयमिति रक्षणभुक्त तथा।प न प्रमेयसामा न्यानेक्षणऽय प्रभा कित तदिवेषायेक्षयेति न विशेष । उत्तरमाहः।

यद्विषय ज्ञानमन्यज्ञानानुषयोगित्वेनेव नि श्रेयससाधन भवति तृद्रभनेयम् । तदेव तत्वतो ज्ञातन्य सर्वदा भावदितव्य व । न तु कोटकसस्व्यादि । तज्ज्ञानम्यानपयोगित्वादिति ॥

अन्यज्ञानानुपर्यागित्वेनेत्यनन प्रमाण। हाव स्ट्रद् । प्रमाणज्ञानस्यातमादि ज्ञानाप्यागित्वेन नि अयसमाधन वात् । प्रमेय विभक्तते ।

तच्चतुर्वि । हेय तस्य निर्वर्तक, हानमात्यन्तिक, तस्योपाय इति ॥

यर्थाप सूचकारेणा सर्शशिद्वयायनुद्धिसन प्रशासदाध्येत्वभावसम्बद्ध स्वाप्त्वमास्तु प्रमेयम् (गे) स १-१-६) इति हादर्शावय प्रमयमुक्त तथापि तर्य बहुधा मार्व्यमानस्येत्वे ने अयस्त ने मेतन्त्वमिति शार्षयतु क्षद्रदेण चातु विष्यमस्तमा चार्वाविध्यस्यापि स्वस्तरमाइ।

तत्र हेय द लमनागतम् (यो स् र १६)॥

हेय नामावस्य दुः स्व वन परित्याच्यम् । तश्चानामतमेव, अतीतस्योपभु कत्याद्वतमानस्याच्यपमाग विना प्रकारान्तरेण परिहतुमध्यस्य वाद् । हेयमपि विभजते ।

एकविंशतिप्रकारम् । शरीर पडिन्द्रियाणि पड् विषया पड बु द्वय मुख दुःख चेति ॥

प्राण एकत्रवधुरूवक भोजमनाथि पश्चित्रद्वाणि, अधरकस्तरवर्धकव्या बहि विषया प्रायमात्रवा सुवत्त्र बहेद्रवात्, मनोवेषयस्य स्मृतिकक्ष्यादिरे स्के, जिदारुवक्षमायदिर्व्यप्रेत विषयाणामिन्द्रशाणा च वद्वविषयत्वाद् सुद्धारोऽपि यदिक्युच्यत्ते । स्थेपदीना सुवद् वादत्यन्त्राविकक्षणवास्त्रस्य द्व व्याच्यवाम्यव्यविभयारं स्वाऽऽह । तत्र शरीरं दु:खायतनत्वादु:खम् ॥

दुःखस्यायतनं ग्रह, शरीराविच्छिन्नात्मप्रदेशे हि दुःखमुख्यते नान्यत्र । एतेनैव च विशेषेण श्रायमानतया दु खहेतुन्यो विशेषक शरीर प्रथमुक्तमः ।

इन्द्रियाणि विषया बुद्धयश्च तत्माधनभावात् ॥

दुःसमित्यनुवर्तते । मुस्तं दुःसानुषंगाद् स्वम ॥

हु:खेनानुपगे।ऽबिनाभागः सुखंत्वावः यथव्य हु:खदेनुत्वम् । एतेनोपचाः गदेव द्यस्पादिषु दु:खदाब्द अपुक्त इति दु:खस्त्रम्बनतया हि भाव्यमानाः द्यप्राद्यस्य स्वविषये वेरायदेतवा अविन्तं ।

दःखं त् बाधनापीडामतापात्मकं मुस्यर्वयव भवति ॥

दु स्वराध्यानितिरेष । तस्य निर्वतिकससाधारणकारणं अविद्यानुष्णे यसीयभी चेति ॥ तस्य गोणमस्ययेदाभग्रस्य दःखस्य । निर्वतेकसम्बन्ध व्याख्या असा-

तस्य गीणमुख्यमेदिभिक्तस्य दुःखस्य। निवंतक्तिस्यस्य व्याख्या असः यारणकारणमिति । यद्यपि पर्मे मुख्यस्य कारण नथापि मुख्यस्य दुःखानु-पर्मेण दुःखयमीत्यपातित्याहुःस्यदेन्द्रकः। प्रयतेकस्य तस्यापि स्थलपि-आनार्यामिति । अविवादीना स्थलमाङ

सम्यगःयात्मविद्धिः प्रदर्शितार्थे विपरीतज्ञानमविद्या मह सम्का-रेण ॥

आत्मन्यधिकृत्य वर्तत इत्यत्यात्म गरीगादि । सम्यय्यथा भवति तथा-ऽत्यात्म विदन्तीति सम्यगभ्यात्मविदः,ते प्रदर्गिते प्रकटीकृतेऽथे--

" अभ्यस्कृत झायुद्धतः माहद्योशिवतरेषतः । वर्मावनकः दुर्गानिषुणं मृत्रपूर्णवरोः ॥ जन्नरोशकहमायिदं गोगायतमातुरं । राजस्वरुम्मान्य नृत्यावामामाम् स्वजेत् ॥ इत्यादिना तस्मिन्यपर्यावणानम् " अमृतस्येव कुडानि सुखानामिव राशयः । रतेरिव निधानानि योषितः केन निर्मेता ॥

इत्येवरूपाऽविद्या । प्रत्याद्यवस्थाया विपरीतज्ञानामावेऽपि पुनः हारी-राद्यत्पत्तिश्रवणात् शास्त्राभ्याचजनिततत्त्वज्ञानवतामापि रागद्वेपाद्यभिभवदर्श-नादविद्याऽस्तीत्याहं सह सम्कारेणेति ।

पुनर्भवप्रार्थना तृष्णा ॥ पनर्भवस्य विशिष्टशरोरादिलाभस्य प्रार्थना याच्या ॥

मुनदु .खयोरसाधारणहेतू धर्माधर्मी ॥ मुनद्गासाधारणा मुख्या दु खस्याकारणभूतो हेतुधर्म । दु खस्य पीहात्म-करयासाधारणा मुख्याति।भसभूतो हेतुधर्मः ।

हानं दःखबिच्छेदः ॥

दःखस्यकविशातिमेदामिन्नस्य विच्छेदो हानिः ।

. आत्यंतिकं न कटाचित्कथंचिद्दःखमंबध इत्यर्थः ॥

न कदाचित्कथचिद्वःसविच्छेदसञ्ज्ञावेऽभिग्या त्यतिक हानमुच्यते । विन् ष्टाया अपि दुःस्वयक्तेरूपस्यभावेऽभि तजातीयस्य व्यक्तवत्तरस्योत्पादात ।

तम्योपायस्तत्त्वज्ञानमात्मविषयम् ॥

गविषि डादशाविध्यमेयविषय स्वेऽभिहित तथाश्वानमः प्राचान्यक्षपना-रमात्मिषयमीस्तुत्तम् । तथाहि पूर्व धरशिषिषु हेयत्वन शानोत्पारे तत-तद्याविश्कातमान व अ्योदिपमाणनिक्षितं पक्षाचित्रव नामोद्राशं निःश्रं-यसमाधनम् । अत्र सवादिका शृति वदिति ।

तथः चोक्तः ' आत्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो निद्ध्यासित यः " ( ब. उ. २-४-५ ) इति ।

> श्रोतन्य. श्रुतिवाक्येम्यो मन्तन्यश्चोपपत्तिभिः । जात्वा च सततं ध्येय एते दर्शनहेतवः ॥

वाशब्दोऽवधारणे । एते अवणमननंध्यानरूपा दर्शनस्यात्मविपयसाक्षा-त्कारज्ञानस्य हेतवः । आत्मजान च निःश्रेयसकारणमित्यत्र श्रुति दर्शयित। तरित शोकमात्मीबीदति ( छा. उ. ७-१-३ ) ॥ आसमाद्वेतप्रात्मेव नि.अपककाधनार्मित स्वित्माकार्थमाह । स द्वित्व परश्चापरश्चेति ॥ उमाप्येतते सुमुख्या आतस्य । तथा चोक्तम ं द्व झ्रदाणी बेटितत्ये परं चापर च ॥" आध्यक्षकाद द्वासूणी समृज्ञ क्लाया (स ३-१-१) इत्यादिश्रतिः

" द्वाविमी पुरुषा लाके आधाशास एवं च । आर सर्वाणि मतानि कृटस्वोऽकर उच्येत ॥ उत्तमः पुरुषस्यस्य परमातस्यदाहनः। यो लोकप्रयमाविदय विभविषय देशसः।।

इति स्मृतिश्च स्वाक्तियते । तत्र वरावस्थानीता तत्र प्रमाण चाह । तत्त्रिश्चवीवादीष्ट वसारवर्धेरीषडच्यसंस्पृष्ट परो समवानमहेश्वरः सर्वज्ञः सकळनगद्विपाता ॥

णश्चर्य सक्रण्युरमायांधिह तुन्त तन विदृ हो पुत्तः । समान्यम्में सम्रोहम् मोहदुःस्मादिनिमोतदाचि सर्वद्यात्रस्यष्ट्रः स्वेगोऽनादिनित अप । सम्बन्धि विनम्पत तम्बीट असलक्ष्यास्य विनन्दाते। दासुनी निपानित स्वर्तमा । अस्पर्युक्त समाजनाह

स कथ ज्ञाहत्य । अनुमानाटागमाच । तथाहि विवादाःयासित-मृपस्रविधमत्कारणवम्, अभृत्वाभावित्वाहस्त्रादिविद्यति ॥

उपक्षियः कारणसाक्षात्वार । न च धर्मिवदेग्रस्थानिदशास्त्रदिस्कार्ययो हेर्द्वार्यत वाच्या सार्यावेशयान्यानेत यन बुद्धमपूर्यकर्वेन विचादस्वर्यः बाकुपदेश धर्मिकाराता । अधेवरकारणांव सार्य कार्याक्वर्वकरो दास्त्र बक्कादाविभरकारणन्यास्त्रिद्ध । बुद्धममात्रकारणन्ये च साध्ये विचादतिविधेशार्विद्ध विकास्त्रता च । संसार्यगोद्ध धर्मद्वीमाष्ट्रकुरादि-कारणन्यादिरवाशद्वस्थार ।

१ ग कर्तुकम्। घ कर्तुपूर्वकम्।

सामान्यव्याप्तेरनवद्यतेन निर कर्जुमशनयत्वात् । तत. सामान्य-रिद्धौ पारिशेष्यात्कार्यविशेषाच कर्तृविशेषसिद्धिः॥ चित्रादिकार्य-विशेषात्कर्तविशेषसिद्धिविति ॥

सामान्यव्यामेः यस्कार्ये तन्त्वकारणसाक्षान्दाराधारकारणकामध्येवेऋषायाः । परिशिष्यते येनासौ परिशेष, प्रसक्तप्रतिपेधः । न हार्चेतनस्यासर्वजस्य अरी-रिणो बाङकुराद्यशेषकांय नैरन्तवेंण हेतुत्व घटते. अतो विवादान्यासित कार्यमगरीरसर्वजवर्वकमस्मदाद्यजन्यत्यात । यदेवविध साध्य न भवति तदस्म-टाराजस्यकार्य न मवति यथा घटादीति व्यक्तिकी । कार्यविदेशपाचेत्यनेना-न्वव सचयति । तथाहि विद्यादपद स्वोत्पादनप्रवीणज्ञातकारणक विजिलका-र्यत्वाचित्रवत । यन्त केश्चिन्द्रशेरस्यापि व्यामावनप्रवेद्यात्सिद्धिः स्थासद्दर्शिद्धौ कर्नर प्रसिद्धिरित्यच्यतं तत्र यदार्कगदिक अर्शीरकर्तक कार्यव्यादस्मादियदि-त्यस्यते तदा प्रत्यक्षेणेबदेशविरद्धो हेत् । अनुकृशकर्मात्तसमये श्रीरस्या-नपर्लाञ्चवावित्तवात । न च तर्दामहो कर्वरपर्वाहाँ द्वाधकाभावात न । हि कार्यत्वेन बहुवन्णत्वासिष्ठो विनाशित्वस्याप्यसिद्धर्गस्त । अथ क्षित्यादिक-मकार्यमकतेक या अभैरावजन्यत्याहणनवदित्युच्यते. सतावे सान्येऽहकुरा-दिभिन्नकान्तिकान्याद दिनीयं न भाग्ये विदेश्यानयेशस्य राजान्यनकाविष-यरबात शरीराञ्चलस्यत्व साम शरीरव्यातीरक्तहेनजन्यस्य हेत स्थात । नस्थ साधनविकलो गगनहृष्टान्त । कि च नदीसीत प्रतितचम्पककर्मणोऽपि प्रशीका-रात शरीराजन्यत्व मार्गाासद्वम । अथे-वर शरीरी कर्न-बादरमदादिवत । सन्न. आश्रयासिद्रत्यात तत्सिद्धां तदबाहकप्रमाणयानः । ईश्वर कर्ता न भवति. अद्यर्गरस्वातः मन्त्रात्मवदिन्यस्यमाने स्थाप्यत्वासिद्रो हेतः, आश्रयासिद्रो बा. प्रतिज्ञापटयोज्यं धानी धर्मिग्राहदः प्रमाणवाधश्च । किच च स्थवः कम्पन इत्यादावशरीगस्यापि त्रक्षादे कर्त्वान्युपगमात्परेग्नैकान्तिक इत्यलम् ।

एको हि रुटो न द्वितीयाय तस्यु । य उमाङोकानीदान ईश-नीमि (श्वे. २-२) इत्याद्यागमाच ॥

ईश्वरी जातव्य इति शेषः । द्वितीयायेति सहायं तृतीयास्थाने चतुर्थी ।

ईशनीभिरिच्छादिशक्तिभिरिमॉल्लोकानश्चितेऽधितिष्ठति । अपरात्मनो व्यक्षण-माह्र।

संसारफलोपभोक्ताऽपरः ॥

न विद्योप्टनः कारतो देशतः संस्थातश्रंत्यननः । नित्यो व्यापकीऽ संस्थाशेश्यरेः । तत्सद्भावे च प्रत्यक्ष प्रमाणम् । तथा हि मनोत्यापरे सर्ति स्थातमस्य स्थाते अस् दुःस्तीति प्रत्यवे दृष्टः, न वास्ये शरीरावालन्तनः, शरीरावप्रतिवायप्यवकांप्रदर्शातं प्रत्यवेत्यादः,स्वाद्यांनां शरीरायनाश्र स्वात् । स्थूलोऽहः, इशोहाभातं नृ प्रत्यव्य चशुणा स्यशीन वा शरीर-प्रहणे सत्ये भावावणांच शरीराल्यनत्व तथाप्यद्दासत्येष्ट्रप्राय्यस्त्रव्य भ्रान एयकशर्गामति भेदावभातेन वांधतत्वान् । प्रत्यक्षिवऽप्रिय्यस्त्रवे स्रामन परं प्रत्यन्तानामाहः ।

म सलु बुध्दयादिकार्याणामाश्रयभृतोऽनुमातस्य ॥ युष्दयादिक कविद्याधिन भावरूपकार्यत्वादगुणस्वादा रूपादिवत । व्याति दर्भयति ।

न हि कार्यमनाधारक किचिदुपल्टयम् ॥ सिद्धसाध्यतापरिहाराय भनचेतन्य निषेधांत ।

न चेन्द्रियाणामाश्रयत्वं युक्तम् । उपहतेन्द्रियम्य विषयभ्मरणाः योगात् ॥

उपहर्तमिन्द्रियमुपक्षेतिन्द्रय उपहतस्येन्द्रियस्य विषये स्मरणायोगप्रस द्वात् । कस्मादित्यत्राहः।

अन्यानुभृतेऽर्थेऽन्यस्मरणादर्शनात् ॥

हृष्ट्रियमगुभवितृ न भवति, सन्त्रारसङ्गवेऽपि सर्वदेवारभकुंत्वालायाणा दिवदस्मतुंत्वासङ्ग्रयाज्यावेऽपि रूरादिविषये स्मरण्यद्रश्चातु । क्रि क्षेत्र्यणाणा समाजायास्य एक्सियार्थि यशेरी नागायेतनाता क्राविद् क्षिप्रतिपत्तिः स्मागु तर्हि वर्शरेमेथे केतनमस्तिल्लाशङ्कुयाहः अत एव शरीरस्यापि बाल्यकौमारयौवनादिभेदमिन्नत्वादत्वादस्म-रणम् ॥

यतोऽन्यान्भृतेऽर्थेऽन्यस्मरण न भवति, अत एव रारीरस्य स्मरण न संभवति, अत्रक्षानुभविनृत्वापि नाग्तीत्वयः। गरीरस्यापि बार्स्यक्रोमारदी-वनादिभदिभक्तवात्। न व तत्रावस्याभदेमात्रं नावस्याविद्वस्मिति वाच्याप् महत्त्वभदम्य अपभेदाध्यप्तिचाराठः महत्त्त्भदेरमाअवभदमुक्तवात्तुकृत्वयामक-कांक्टवादिपु परिमाणभेदवत्। वीदरादान्तेऽरि रमरण नोपप्यत इवाह। एतन पूर्ववृच्चनुभृतेऽर्थे उत्तरमुद्धेः कार्यकारणभावात्मरणम्पा

म्तमन्यत्वाविशेषात् ॥

अनुभविनुमान्नोभिंद्रिप परस्परं कार्यकारणभावस्य विद्यमानत्वात् कारण बुद्धवानुभून चेन्कार्यबुद्धि समरति तदोषाःयायानुनतः च शिष्यः समरेत् । एतन्यकपर्वारहारायाप्य आहः ।

कार्पाम रक्ततावदिति चत् ॥

यथा कार्यास्त्रीके राष्ट्रादिना इता रकता भेदानिकोपेटीन तडीकसनाम एव पुत्र फल वा रकतासुन्धारयति न पुत्रवीकानतसम्त्राने तद्वदुषाच्याय बुद्धिवीनतसम्बारसन्त्रीमकेव सन्ताने स्मृति जनयति न पुनः शिष्ये तस्य सन्तानानत्त्वता । तद्वक

> ं यस्मिन्नेवर्तः सन्ताने आहिता कर्मवासना । फल तनैव बध्नार्ति कार्यासे रक्तता यथा ॥

कर्म पुण्यापुण्यस्यः कर्म चासी वासना चेति कमेवासना तचीपलक्षणमनु-भवजनितसम्बद्धारावाः परिदृति ।

न । साधनदृषणाऽसंभवात् ॥

एर्ताद्ववृणोति ।

अन्वयाद्यभावान्न साधनमश्रसिद्धत्वाद्यनुद्धावनाचादृषणम् ॥

न तावत्स्वपञ्चनाध्यनसिंद् स्मृतिः कार्यकारणभावात्कभवतीति । कार्यात्ते रक्ततावदित्यत्रान्वयाभावात् यत्र न स्मृतिस्तल न कार्यकारण-भाव इति व्यक्तिरेकाभावात् । नापि परपञ्चद्रपण प्रबेशस्यनुम्तार्यमुत्तस्युद्धिः नै सम्पत्ति, अनुभविद्यस्यवारम्तानानान्त्रःकृष्टिविद्यस्य हेतो कार्याचे रक्तता विदेशवैनाशिद्यवारम्भवस्योगस्यानुद्रावनात् । कि च वस नाना वृत्येकारण भाव एव चन्तान इति वौद्याना हतान्त । ताहरूअ वृत्येकारणमाव क्रिप्नोषान्त्रायवृद्धीनामस्ताति आनन्तमेव नृत्यम् । वृत्यानात्तसाह ।

न च कप्रसिद्धि निरन्वयनाशीत्यादे ग्रक्ततेषप्रयते कप्रांसान्तरवत् ॥ निर्मातोद्भवः काण्यप्रयस्य अवस्थां निरन्वयः च वासी नामस्य निरम्वयः नामस्य क्षित्रसम्बद्धान्यादे स्थ्यः कार्यकाग्यभादयः स निरम्वयनाशीषादः, सिस्मस्यति कप्रति न रक्तताप्ययते तद्भयः नाहाँत यथा वर्षासान्तरे समासः वादि वीजावययाना स्कानामनृहत्तास्य वर्षाम भवतीत्यदेत । न च क्षाणकः वादिन प्यदन्तर्यावनुः सम्बाग्यः वानुक्तिमस्ति तदमावे स्माणम् म

एतेनैव क्षणिकत्व निरम्त ॥

अनुमंत्रवृद्धिनारोऽत्यस्य स्मारण सर्वया नोगण्यते । एतेनायनेन "यस्यस्य श्चाणिक यथा जलप्य सरस्य माना अन्य "कलप्यमानस्य तर्वयाया दिवता । तथाहि मर्वस्य प्रशानां रहानतामानगरमाधारणो हेतु । विचारा-स्यामित इति पर्णाकारे जलप्यस्यापि हित्रकाण्यस्यापित्यः सार्यायकलो हष्टालामा एवं तथा स्वर्णस्य

प्रत्यभिज्ञास्येन च प्रत्यक्षेण स्फटिकादिप्यक्षणिकत्वं गृह्यते ॥

म एवाय स्फॉटको या मया वन्सनः वृदं दृष्ट इति वृद्यंपरकालकालतवस्तुः आहि प्रत्यक्षज्ञानमुख्यन इति प्रत्यक्षकटेशांघरद्वमनुमानम्, नथा यस्याह तरपुः त्रमहाक तरस् पात्र प्रथमानेतात्मन्यपि प्रश्चमितानमृत्यते । वस्मतमाशङ्कते ।

प्रदीपादिष्विव भ्रान्तमिति चेत्।

पूर्वप्रकालित विनष्टं पुनरन्येन प्रश्वालत प्रदोपं स प्रवाद प्रदोप इति प्रत्यामितान नेप्पप्तांहपुरुपेण प्रत्योजन वार्ष्ममानवायया आनत तथात्राप्ती त्याप्तरं । यदि वेशस्माव प्रदोपने नार्ष्ममानवायाः आनत प्रदोपो नेको मिल स्वारं । यदि वेशस्मावय प्रदोपने नार्ष्ममानवायाम्यापने सालेश्वनजन्यत्वासम्प्रतिपद्मानेकप्रदोपनंदित्यनुमानेन वार्षमानवासम्बाप्तिमान श्रान यथा भ्रात तथा क्षणिकत्वानुमाननः धितमक्षणिकत्वप्रयोभन्नान भ्रान्तम् । देषयति ।

न । एकत्र बाध्यत्वेन आतत्वे सर्वत्र आतत्वकल्पनायामतिप्रस गातु ॥

एकत्र नीलगदक्षानस्य बाध्य वेन आतं वे स्वत्रापि तथामावप्रस्य स्वर्षे । न च स्वताप प्रायम्बान स्वाणकत्वानुमानग्राजिमीति वाच्यम् । अनुमानस्य प्रायुक्तव्याऽदृष्टानत्वात् । आतमपि प्रत्याभक्षानं बौदस्य न सम्बतीत्याः ।

अनभ्यप्रमाच । म इर्यस्य लिणकत्व आतिबानाभाव ॥ त्रामाण प्रयामान्त प्रशिवारी प्रभारविष्णभाना साहरे स्थिर स्थेव मर्वति न वासित आण्व स्वायन्त्र विष्णि स्थरमा अस्रो ।त्रीमचा मार्वे नैत्राचकर्य प्रयामजानस्वाप्यमान स्थाद्यय । स्थिति त्रामाण जनस्वाप्यमान स्थाद्यय । स्थापित त्रमाण जनस्वाप्यमान स्थाद्यय । स्थापित त्रमाण जनस्वाप्यमान स्थाद्यय । स्थापित त्रमाण जनस्वाप्यमान स्थात्वस्थिककारुमावत्। जनस्वाप्यमान स्थाप्यमान स्थापित स

तम्माभिद्धमतच्छरि राज्यितिरिक्त आत्मा व्यापको नित्य इति नित्यत्व पुत इति चेट भाव वे मत्यनाजित्वार गगनविति॥

पर प्रेंटत । तदेव रथ । जातमात्र जन्मान्तरानभवसचक्रम्मरणाल्यास्य हर्षमोह भयजोवस्तुन्याभिलाष्ट्रेरपः भात ।।

जातमात्र प्रााणन त त्रार । नदानीमय जातस्य मगराशबाद स्त यापाना तुमका नास्त्री त ज मार्ग्यानुमक त्रावत एव म गाजाताना मृतप्रमशाद्य स्त्र तृमिता हर पद सम्पद्ध रासा स्त्रद भाजात्मानास्त्रजात्वार्थिनसम्बद्ध स्व साधनयोज्यो नस्मरणदिव भवना यनम रन्या । च्य ण्के व प्रमाणमाह ।

धर्मादेराश्रयमथागापसस्य गुरत्वात्विदाश्रयातरे वाय्वादा क्रिया कर्तृकत्वादणिमाद्यपतम्य युगपदसख्यातशरीराधिष्ठातृत्वाच व्यापक स्वामिद्धि ॥

## मामर्वज्ञप्रजीतन्यायमारः

प्रयोगस्त धर्माधर्मी स्वाश्वकञ्जक एवाश्रयान्तरे क्रिया जनवतः, एकद्र-व्यत्वे सति क्रियाहेतुगुणत्वादगुरुववदत्। उगददनेकशरीगांध्यातृत्वे प्रमाणमाह तथा चोक्तं परोणे--

> आत्मनो व शरीराणि बहनि मनुजेश्वर। प्राप्य योगबलं कुर्योत्तश्च मनी महीं चरेत् ॥ भूजीत विषयान्केश्चित्केश्चिद्यं तपश्चरेत् ।

सहरेच पुनस्तानि सर्यस्तेजीगणानिव ॥ इति ॥

श्लोके युगपदिति सप्रदायादगम्यते । उपसहर्शत ।

तदेवमपरात्मतत्त्वज्ञानं परहोकसङ्घावेन परहोकप्रवृत्स्युपयोगित्वाट-धर्मक्षयहेतत्वाचा नि श्रेष्ठमामामिति ॥

एतेन नित्यात्मज्ञानमात्मनि शाश्वतस्त्रेद्दवननद्वारेण सत्तारकारणमिति बदन्तो बौद्धा अपि प्रत्युक्ताः । नित्यपरशोकामाचे हि

' यावजीवं सुख जीघेन्नास्ति मृत्योरगोचरः ।

भस्मीभृतस्य देहस्य पुनरागमनं कृतः ॥ इति बदनो लोकायनिकस्येव यथेष्टचेष्टाप्रसगाद् अधर्मक्षयहेतुत्वे च 'तर्रान

शोकमात्मविद इत्यागमः प्रभाणमः। परमात्मजानस्य निश्रेयसहेतुन्य दर्शयति।

परमात्मतस्वज्ञान च तदुपासनागत्वेनापवर्गसाधनम् ॥

तस्य परमात्मन उपासनमाराधन तदुपासन परमात्माऽऽराधन तस्थाग त्वेनोपायत्वेन ।

स चोपासनविधिः॥

आराधनप्रकार ।

हेराकर्मक्षयसमाधिलाभार्थमनुष्ठानम् ॥

१ मनुजेश्वरः ।

ह्रेशकमंश्रवार्यं समाधिकामार्थं चेत्सुमवशाव्यर्थशब्दकवयः । देनके-नचित्रश्चानेन रागद्वियमोहास्त्राः ह्रेशाः श्चीयत्वे परमास्मनि च चित्रीकास्यव्यव्यव्यः समाधिः प्राप्तेत तदनुष्टान परमेशरोपासनविधारित । अत्र पत्रकृत्यकृत्यस्त दुर्वयति ।

तथा चोक्तम् । तषः स्वाध्यायेश्वरप्राणिधातात्मिका क्रिया योगः (यो. सू. २-१ ) । हेशतन्करणार्थ समाधिलामार्थश्चेति (यो. स. २-२ )॥

यद्यपि पतजल्यस्त्रे समाधिभावनार्थः हेश्यतनुकरणार्थश्चेति पाठस्तथा पीहार्थकममाक्षित्यान्यथा पाठः इतः । सूत्रार्थं कथयति ।

पहार्यक्रममाश्रयान्यया पाठः इतः । दश्यः कथयात । तत्रोन्मादकामादिदोषत्यपाहार्थमाःयात्मिकादिदु स्वसहिष्णुत्वं तपः॥ एयमेताति विवधानि दुःस्वानि शान्ताचत्तेन निवमपूर्वक सहमानस्य यदर.स्वसहिष्णुत्यं निवतंकस्रमेकचयमधर्माववाश चुक्तंत तत्तप इस्टुच्यते।

वर्द्, स्वाहाणुल । मनत्ववस्यम् वस्यस्यात्वारा च कुरत् तस्य द्रस्तुस्य । वाद्रायात्वाराणे वातासार्वास्त्रतित्वद् , स्वाह स्वत्यारां। दिवस्त्रस्यस्य स्वाह्यस्य योगप्रशृत्तिदेतुः अद्वातिष्ठयो भयति, अधर्मनाशान्योन्माद्वसाम्य्याप्यादीना योगप्तरायाणा प्रस्यः, तर्वाश्चतस्यापिः । तथा प्रमीध्यसस्यप्रध्यदेतुरस्यत्र प्रमाण न त्यादिन्वसम् । वशाहि

तमामृलमिद षर्व वर्देव मानुग सुलम् । तथासुरूव कुषः ग्रोज तमोन्त वेददर्शितः ॥ महापार्वाकनभेव शियाआकार्यकारिणः । तमसेव कु सुज्यन्ते तमेन किरियपान्तः ॥ यस्किन्वदेनः कुवैन्ति मनोबादमुर्विमर्जनाः । तसर्वे निद्हसागुस्तपर्येव तपोषमा ॥ इति । न्याध्यायस्वरूपसा

प्रशान्तमन्त्रस्येश्वरवाचिनोऽभ्यासः स्वाध्यायः ॥

ईश्वरवाचिन इति श्रुद्रसिद्धिहेत्रुनिरासाय । प्रशान्तप्रहणं परमास्मनिष्ठेन मवितस्यामिति ज्ञापनार्थम् । ईश्वरप्रहणाष्ट्रीतादियोगशाम्बाभ्यासो बा स्वाध्यायः । ईश्वरप्रणिषानमाह ।

### बामर्वसप्रकीतस्यायमारः

# परमेश्वरतत्त्वस्य प्रबन्धेनानुचिन्तनमीश्वरप्रणिधानम् ॥

प्रबन्धेन नैरन्तर्थणानुचिन्तनं स्मृतिः । पुष्पादिभिवीऽऽशयन सर्वकर्मणां धरमगुर्वाचार्याणां वा । सोऽय तदःश्वाध्यार्थेश्वर्याणधानादित्रया योगसा-धनत्वाद्योग इत्युक्तः स च द्वेशतनुकरणार्थं इत्युक्तः । अतः द्वेद्रस्टरूरमाइ ।

समासतो रागद्वेषमोहाः हेशाः। समाधिप्रत्यनीकसंसारापत्तिद्वा-रेण हेशहेत्रत्वात ॥

आसक्तिलक्षणो राग , कोपो द्वषः, भिश्याज्ञान माहः। समाधिप्रत्यनीके-त्यादिना केशशब्दवाच्यांच निभित्तमत्त्रम् । मत्यस्य वेशो उ.स्यमेव । समा-दयो हि समाधिविशोधित्वेन मसारापादनदारेण पुरुष देशवन्तीति हेदा उक्ता । समासत इति पद त सारुयमतीनरासाय । तेरि अधिवारिमता-रागद्वेषाभिनिवेद्याः क्षेत्रा (या.स. २-३) इति अवाणा पञ्केद्यान भ्यपागमन् । तचायक्तम् । अस्मितः मिनिवरायाराज्यान्तर्भावात् । तथाहि । दुरदर्शनदाक्त्योरेकात्मतवास्मिता । यो. म. २-६ । इन्छर्न पुरुष . दर्शनद्यक्तिवीदः तयोभिन्नयोगका-सकतयाऽसदने प्रतिपत्तिसीह एव । तथा स्वरसवाही विद्यार्थितथारूढोर्रिमिनवेग (यो.स. १) भगणशासज्जनतः सर्वदाह नयासीमति योऽय सक्य स व्यामिनवेदा स वार्मादमरणवनिन " दःखान् भवास्ट्यासमाजस्यत्वात् स्वन्सवारायनः । सोऽपि प्रयात्यस्यस्याना दृश्यते तथा ज्ञातपरस्य विद्यपोऽपि रूट प्रतीयंत स च मोह एवं । अवश्य भाविति मरणे सदा मया न**ासमित्येय जनस्यान्यथाप्रत्यक्षताद्वि**रुषाः मप्यान्तरदे।पानमोहो हष्टः । यना मुनद्यादिन्यानीमतदिन्मागस्यापि दिख्योह इति । यथा तपः स्व व्यायश्वरप्राण रामादिक्तिया योगः वेदाविमाद्या-हेतस्तथा योगागान्यर्शात तानि दर्शयात ।

तथा यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारवारणाऱ्यानसमाधयोऽष्टाव-क्वानि (यो. मु २-२९)

अनुष्ठेयानीति देशः । अगानि कारणानि । यमादीना योगहेतुन्येन

कारणत्वात् । समाधस्तु योगात्मकस्याप्युत्तर।त्तरस्य समा।धानचयस्य हतुत्वा दगत्वमिति । आदार्वाहशायमानाह ।

तल टराकालावस्थाभिरनियता प्रस्वम्य शुद्धिवृद्धिहेतवी यमा अहिमावद्याचर्यास्तयात्य ॥

आदि करन स्वापन्धह्या परिष्ठ हु ग्रह्मपन्धना इस्य । हिंद्यभागव्य । तहत्वा य दंश दिंभगन्यता अहिसाद्य स्वित्मित्र हिंद्यभागव्य । तहत्वा य दंश दिंभगन्यता अहिसाद्य स्वित्मित्र हिंद्यभागव्या । न हस्य म ब्रीवन्य चर्राम न वेष्याम नास्य ब्हाम नार्षि परभ्या यह भति स्वत्भपुवकास्ते यमा । यदि पुनस्तिभादा ना । हनस्य ब्रह्मभति दंशादिनियतान्तदा । नयसा एव न यम

दशकालावस्थाद्यपंक्षण पुण्यहतव क्रियाविशेषा नियमा देवता प्रदक्षिणस<sup>्</sup>रयोपासनजपाटय ॥

देशविशेष पीप दवतागदिशिम कालावशेषापोण सम्योगासम् । ज्ञानस्य न ग्रुडावस्यामारापाणणां प्रव्यावशेष प्रात द्व द्वर्षावेदेपापे क्षण च अनत् । जासकियाय यादिवचनात् अपेडिए नेशादिवा याधिकण ऋयावश्या नियमाय दत्य । पातकलाह्न नियसि अक्षणा यमा ६ याल्या । तथा च नम् । आहमार यास्तपन्न व्याप्तिका प्रमा । तथा च नम् । आहमार यास्तपन्न व्याप्तिका यमा ( यां स ) । भोचस्र तावतप स्व याव स्वप्रणधानानि तियमा ( यां सु १ ) अस्य वचननित्रानाग्रह स्याप्तिकान्। आसन लक्षयात

योगकमिवरोधिकैदानयाथ करणव घ आसन पदाकस्वन्तिकादि ॥
करणाना द्यारावयवाना पदादाना व ध स्वयम पदास्वास्तकावनेक
प्रकार प्राणायामोधयोगी यस्तदासन स्थिर सुख चोधवेद्यमासन्वर्ष ।
क च योगांकवामरोधना ये ज्ञ्चा हेयहरावी व्यायप्रदेशा ख्यायों विना
धार्य इति प्रयोजनोध्यास । प्राणायाम रुक्षयात ।

कोष्ठचस्य वायोर्गतिविच्छेद प्राणायामो रेचकपुरककुभकप्रकार ॥

कोडे शरीरान्तदेशे भवः कोड्यो वायुः श्वाषप्रशास्त्ररः, तस्य यो गतियि-च्छेदः स प्रामायामः स व शिविषो रेचकादिमेदेन । तत्रान्तर्गतस्य वायोवीदे-तिसारण रेचकः । वाह्यस्य शरीरपृरण पुरकः । पृरितन्य नगरीरान्तर्थारण कुंमकः । वायुवर्शीकरणीययासः ।

ं स च शनै शनैजैतब्यो वनगजेन्द्रवत् ॥

यथा गजेन्द्र. शनै. शनैर गयेन वशीकियमाणी महान्तमुषकार करोनि बळाद्रस्योगेण सुक्रमाणस्त विनाशयति तथा बायुरीर प्रतिष्ठियमाणी महान्त-मुषकार निःशेष रागादिमन्त विनास्य समाधि प्राययति । अत्रयोगेण वळा विक्रयमाणस्त वातौ गुरुमाण्यन्येमेन कन्यतीति । प्रन्याहारगणः ।

समाधिप्रत्यनीकार्थभ्यश्चेतसः समन्ताव्दावर्तनं प्रत्याहारः ॥

समाधेः प्रत्यनीका विगेधिनो ये पुत्रकलत्रादयस्तेन्यः समन्तात्सर्यन्यक्षे तसो व्यावर्तन व्यावर्तिः प्रत्याहारः ।

प्रत्याहृते चेति वाह्मेन्द्रियःण्याप प्रत्याहृतानि भवन्ति चेतोऽधीनत्वात्प्र-वृत्ते: । प्रत्याहारेणैव च धारणलाभः ।

देशबंधश्चित्तस्य धारणा (यो. सू. ३-१)॥

जरीरावयवो नाम्यादिर्देश इत्येके, बाह्यसूर्यमण्डलादिरित्यपरे, परमात्मा बात्र देशो विवर्धतः, तदाराधनप्रकुत्तनामोलार्थिन इत्याचार्याः । तत्र देशे वित्तस्य मनस्रो बन्धः प्रयत्नेन धारणः निश्चलीकरण यत्सा धारणेति ।

तत्र प्रत्ययेकतानता ध्यानम् ( यो. स्. ३-२)॥

तम् धारणादेशे प्रत्ययस्य ध्येयात्वनस्यैकतानतासदृशप्रवाहो मध्ये प्रत्ययान्तरेणापरामृष्टो ध्यानम् ।

तदेवार्थमात्रानिर्भासं स्वरूपशून्नामिव समाधिः (यो. सू. १३)। तदेव प्यानमेव प्येषाकारमात्रानेमांच स्वरूपण प्रत्यवासकेन शून्यमिवे-दं प्येषमदं ध्वापामीति भेदेन शानशूनं यदा भवति तदा हमाधिरिशुच्यते । प्रतदेव बदा- ध्यानोत्कर्षान्निवाताचलप्रदीपावस्थानमिवैकतैव चेतसोऽवस्थान स-माधिरमिधीयते ॥

उपसङ्गति ।

र्वमेतानि योगागानि मुमुक्षुणः सर्वेषु ब्रह्मादिस्थानेष्वनेकप्रकार-दु समावनयाऽनभिरतिसक्षित पर वैराम्य महेश्यरे च परा भक्तिमाश्चित्या त्यन्ताभियोगेन सेवितव्यानि ॥

अनेकप्रकारेण स्वविभवातिशायितावभवदार्शितश्चवभावनया जनितानि दु स्वानि तेषा भावनया ब्रह्मादिस्थानेष्यनाभर्शतरथेशामावस्तत्सार्जत त्तस्वरूप यत्तत्वर वैराययम् । योगागरेवाया फलभाइ ।

ततोऽचिरेणैव वालेन भगवन्तमनीपम्यस्वभाव शिवमावितथ प्रत्य सत् पञ्चति । त दृष्ट्या निरतिशय श्रेय प्राप्नोति ॥

निगतोऽतिशयो यस्मात्तित्रतिशय श्रेया मोश्च, शिवजानादेव माध्य इत्यत्र प्रमाण दर्शयति ।

तथाचोक्तम

यदा चर्मवदाकाठा वेष्ट्रायिष्यन्ति मानवा ।

तदा शिवमविज्ञाय दु खस्यान्तो भविष्यति ॥

(श्रे उ.६२०) तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति (श्रे ३८,६१९)। तरति शोकमात्मविदिति ॥ (छ.)

चर्मेन चर्मनत् । यथा चर्मे नेष्टयान्त तथाऽऽकारायदा नेष्टयान्ति मानवा स्तदा शिव परमात्मानमविशाय सर्वस्य द स्तस्यान्तो भविष्यति । उपस इरति ।

तस्माच्छिवदर्शनान्मोक्ष इति ॥

मोक्षरवरूपे विश्वतिपत्तेविधमानत्वाद्यक्षपूर्वक वैशेषिकमतमादौ दर्शयति । क पुनरयं मोक्ष । एके तावद्वर्णयान्ति समस्ताविशेषगुणोच्छेदे सहारावस्थायामाकाञ्चवदात्मनोऽत्यन्तावस्थान मोक्ष इति ॥ अस्यन्त सर्वदावस्थानमि दनेन प्रलयावस्थाने विश्वषकथनम् । वैशेषिक प्रति कश्चिदयति ।

कस्मात् ॥

सुखार्थेव प्रधावता प्रशासन स्थात् अत सुरामात्रानुभवाऽगाकार्य इति भावः । पर परिहरात

मुखद खयोरविनाभावित्वन विवेक्हानानुपपत्तरिति ॥

सुखहैतनामवन्य र स्वजनक रमावनाभावित्रम् स श्र प्रवृत्यनुवयत्तेरि त्यस्य परिहारमार

न च मुखाथ एव प्रक्षावता प्रवृत्ति । कश्कान्जिनितदु खपरिहा रार्थरवेनापि प्रवृत्तेरपरुभात ॥

न्दानीमाचाय स्वपा दनायनुबामा चनाप्रकात द्वयात

मोहावस्था वा मृच्छाद्यवस्थावत्त्र विवादिना प्रवृत्तिर्न युक्तेत्याहु रन्ये ॥

वैशेषिक याऽ ये जयामीत भाव ट रापारहाराथमव प्रश्नात्तर्नोपपद्यते इति दशयति ।

दु स्रे सिन मुखोपभागम्यासभवात्वरकादिदु वपरिहारोऽपि मुखोपभोगाथ एवेत्यसमा दृष्टान्त ॥

स्वमते यद्यपि मुमुशुणा प्रशास सुरानभवायाविवेकप्रशास्त्रवात्सपति पन्नप्रशृत्तिवादत्यनमानमक्त तथाप प्रश्नपवक्रमागमप्रमाणमाह।

कुतो मुक्तस्य मुखोपभोगवुद्धिरिति चेत्। आगमात। उक्त हि । मुखमात्यन्तिक यत्र बुद्धिग्राह्ममतीद्रियम् ।

त वै मौक्ष विजानीयादुष्प्रापमऋतात्मभिरिति ॥

तथा—आनंदं ब्रह्मणो रूपं तच्च मोक्षेऽभिन्यज्यते । विज्ञानमानंदं ब्रह्मोति ( वृ. ३-९-२८ ) ॥

दु:लाभावेऽत्र मुखानन्दशब्दावुपचारेण प्रयुक्ती, यथा भाराक्रान्तस्य वाहिकस्य तदमावे हि सुखी जातोऽहमिति प्रत्यय इत्याक्षकायामाह ।

मुख्येऽर्थे बाधकाभावान्नोपचारकल्पना ॥

किं च भाराकात्तस्य तदपाये वास्वादिकपर्कवशासुकोरपादे सत्येव सुख-शब्दप्रयोगः । न पुनर्दःस्वाभावेन चार्कवेश्यमानो हुःस्वभावः प्रवृत्य गमिति सुख्यमुखस्याभावे मोक्षप्रवृत्तिनै स्यात् । सुख परोक्तमादवते ।

मुखसवेदनयोर्नित्यत्वान्मुक्तसंसारावरः योरविशेषप्रसग इति चेत् ॥

न । बक्षुर्घटयोः कुड्यादेरिव मुखतत्संबेदनयोविषयविषयिभावसंबंध-प्रत्यानिकस्याधर्यदुःखादेः संसारावस्याया भद्भाव तृ । तन्नादो च सुक्ता-बस्याया भवति सुक्संसेदनयोः संबंध-कुड्यादिनादो चक्षुर्वदसंबंधव दिन्यतो नाविशेषः ॥

सर्वधप्रतिवधकत्वमात्रेण कुड्यादिकमञोदाहृतम् । न पुनःवृड्यादेरिवा धर्मादेर्व्यवधायकत्व सम्पर्धातं, अमुर्तत्वात् । पुनः परमतमाशकते ।

संबंधस्य कृतकरवेन कदाचिद्विनाशप्रसंग इति चेत् ॥ मुखतत्वेदनस्वधस्य विनाशे मुक्तस्य समारिवप्रसग इति चेत् । परिहरति ॥

# न । प्रध्वंसानैकान्तिकत्वात् ॥

विवादाच्याचितः चवधः कदाचिद्वित्दयति कादाचित्वत्वाद्दरश्रदरय हेतोः प्रथ्यमेनौनैकान्तिकत्वादित्यर्थः । परमतमाद्दवते ।

वस्तुत्वे सतीति चेत् ॥

## भागवेतपणीतस्थायमारः

संबचो द्रव्यगुणकर्मवामान्यविशेषसमवायेन्यो बहिर्मृतस्तदन्तर्भूतो वेति विकल्प्य पक्षद्वये दूषणमाइ ।

न । द्रव्यादिष्वनन्तर्भावेन तदसिद्धत्वात् ॥

तस्य वस्तुत्वस्यासिद्धत्वात् ।

٧9

तदर्न्तभावे वा समवायादिभिः सह तत्सवेदनस्य संबंधो न स्यादिति ॥

द्रव्यादिपट्पदार्थान्तर्भृतो हि न समवायस्याभावस्य वा संबध हाते भावः। पुनः परमतमाशकते।

अदृष्टादिवशास्कर्मकारकं विषयस्तज्जनितं ज्ञानं विषयीति चेत् ॥ परिहरित ।

न । ईश्वरज्ञानस्य निन्यस्यार्थैः सह संबंधाभावप्रसंगात् ॥

अस्मदादिज्ञानस्याप्यतीतानागतादिपदार्थैः सह सर्वधो न स्यात् । अती-तादिपदार्थस्य कारकत्वसभवात् इत्यपि शेयम् ।

उपसंहरति ।

तस्मात्कृतकत्वेऽपि नित्यमुखसंवेदनसंबंधस्य विनाशकारणाभावा-कित्यन्वं स्पितम् । तित्तद्धमेतत् । नित्यसंवेधमानमुखेन विशिष्टा-ऽऽत्यंतिकी दुःखनिवृत्तिः पुरुषस्य मोक्ष इति ॥

इति काण्मीरिकसूर्यमृतुवासुदेवाविरिधतार्याः न्यायसारपदपिकाया-मागमपरिच्छेदः समाप्तः ।

न्यायभूषणमहाम्बुषौ बुषा येऽलमाविचरित् न जानते । तत्कृते कृतिरिय मया कृता न्यायासारपदपचिकाभिषा ॥ भद्र पश्येम प्रचरेम मद्रम् ॥



#### PREFACE.

I scarcely thought when last year the text and commentary were published, that the text required any notes or that I should write them But from experience in the class-room, I felt how difficult it is for students to grasp the subject. even though the author presumes to teach the bare elements of Nyava, yet his manner of treatment is so concise, his reasoning so compressed, and his style at times so crivptic. elliptical and dilemmatic that for even more than an average student, help of some kind or other is a real need. This book is intended to meet this demand. It grew out of my notes for class-lectures, and I have drawn upon various sources of information on the subject in their preparation. Prominent among these are the Nyaya Sutra of Gautama with the scholium of Vätsvävana. Athale's Tarkasameraha. Keshavamishra's farkabhāshā. Javasımha's commentary on the Nyāvasāra published by Vidyabhūšana. Santa-padarthi edited by the late Dr Ghate, Keith's Indian logic and atomism as also his Karma-mimāmsa, and Sāmkhya, and the book on mediæval logic by the late Dr Satischandra Vidyabhūshana. I cannot express how greatly I am indebted to these different authorities

But above all, to my Guru, Maliāmahopādhyāya Vasudeva Shāstri Abhyankar, I owe a debt which it would be extremely ungrateful not to acknowledge. To him I owe

the explanation of many technical subtleties, many difficult points which unaided were formidable indexed. In fact all the merit that the book may have is due to him

Lastly, I must thank Mr. N. N. Kulkarm a student of nume for going through the proofs, and  ${\rm Dr. N. G. Sardesai,\ I. M. \& S. for his readiness to undertake the publication of this work.}$ 

FERGUSSON COLIFGI, 5th March, 192;

k, 1923

C R DEVADHAR

# NOTES ON THE NYAYASARA

#### First Parichheda

(N B all references to Pagination & refer to the edition of 1922 of Nyayasara by the same author)

## प्रणम्यशम्भुम् Etc

From the early Bhashyakaras to the later compolers of the Syncretist School we have clear cvidences of the very definitely religious tinge of the votaries who professed one or the other of the systems of Nyaya and Vaisheshika a Coording to Rya S khara—the followers of the Vaisheshika are sim lar in their religious aspect to those of Nyaya—with the only difference that the adherents of the Vyaya are called Shaivas and those of the Vaisheshika are called Pashupatas and those of the Vaisheshika are called Pashupatas He also discribes the ascetic practices of those sectarians which capate them to the ordinary votaries of Story.

The antiquity of this connection is attested to by the tradition which is presided by Prasila tapa a that it was Siva in the hape of an owl who iew aled it Kara a the Vaishe shiki system. According to Prashrstapada rgail he created by the shiki system. According to Prashrstapada rgail he created by the shiki system. According to the shiki shiki system a choice in which we can hard If all the sea deliberate prefirm of for the view that the true God is Siva. Similarly of Udyotakara we have express evidence of the Nyaya Vartika that he was a Pashupata. Thesim in the Nyaya is shown to be recognized by Vatsyayana as will It will be found later that Bhasaravana lays stress on the necessity of the recognized kinds of mental concentration which at last will yield the direct vision of Siva. Ldya yant the classical exponent of the theism of the systems demonstrates the God as Siva.

The silence of Kanada and Gautama on these points is in-

terpreted as an evidence that they were not belivers in God, and further the attempt is made to prove that the atheism of the Schools, was duried from the Samkhya. But it would be possible to maintain that this alleged atheism of the Schools was borrowed from the Pürvanimämsä. The truth however seems to be that the Sutras cannot be deemed to cover the whole field, for Prachastapääd had to restate the Vasheshika and the Nikaya is predominently dialectical in interest, so that the argumentum ad silentium is not available to us in the uresent case.

In the last line the author indicates the divisions of his work into three or rather four chapter. It is possible that at one time the Nyāya-āra was divided into four chapters, for one of the MSS we collated writes at the end of the Shahighten and the fine of the four that clearly enough the portion that follows forms the contents of the fourth chapter—the Prameyparithheda And this division of the work into four rather than three is perfectly logical as each chapter would thus have a separate subject to treat of, the first treating of the Pratiyasha—the second of the Anumāna—the third of the Shabda and the last of the Prameya.

P 2 strangardinary the author will point out the propriety of the several qualifications in this definition of Pramāna. A Pramāna according to Vātesāyana is an instrument of knowledge that be which the knowing subject knows the object. This definition will be found to be applicable in a purely psychological sense, later on however was recognized the association of this instrument with true knowledge only.

Cognition is a property of the self being described as a quality. It is divided into the two fundamental divisions of Remembrance and Apprehensical

Apprehension ( Name ) is defined as ( स्पृतिमिश्व श्वासमुख्य ) all knowledge other than remembrance is described as knowledge produced from mental impressions alone. Thus the difference between Remembrance and Apprehension is that the cognitions received through Remembrance are more or less repetitions of former cognitions whereas all cognitions which are newly acquired and not repetitions of former ones are Apprehensions proper. Further these cognitions may be either true or false a true cognition is one in which we have the knowl dige of an object as possessed of attributes which are in accord with the rel nature of the thing, whill the case where we cognize in object as possessed of attributes which in relity it does not possess, will be a false cognition. Thus on malysis we have —

बुद्ध cognition

स्मृति Remembrance अनुभव Apprehension

यथांच अयवार्थ यथार्थ (प्रत्यक्ष अनुमिति शाब्द) अयवार्थ-(सशय विपर्यय)

Ihus it will be clear that an Instrument of knowledge (ঘানা) bing issociated with correct apprehension we have to evolude all apprehensions that partake of the nature of falsity. Hence the word স্তুপ্তন্তি it will thus be found to exclude doubt and Frior the two fundamental divisions of erroneous apprehensions ( শ্রবাধানান্ত্রশ্ব or প্রস্তা। এccording to our author.

तत्रानवधारणं ज्ञान संश्चन —Cognition which is devoid of certitude is doubt This definition seems to have been taken from the Bhāshya of Vētsyāyana and from the illustrations of the five kinds of doubts which are given by our author, we need make no doubt as to the source of this portion in the Nyāyasāra being the same luminous scholium.

स च समानधा It will be highly instructive to compare with this the original Sutra of Gautama It is :-समानानेक धर्मोण्यानीर्व-प्रतिप्रसाय अस्ति व स्वाप्ति । स्व 9-9-33 ) : e, Doubt which is a conflicting judgment about the precise character of an object arises from the recognition of properties common to many objects or of properties not common to any of the objects, from conflicting testimony, and from arregularity of perception and non-perception There are two ways of interpreting the Sutra: in the first view there are three kinds of Doubt, those that owing to pregularity of perception and non-perception arise from either an object possessing a generic quality, or an object possessing a specific quality or from conflicting testimony. On the second view however we get five kinds of doubt, for the ( तपस्यानपरकायुक्यसम्बद्धाः ) urregularity of nerception and nonperception which was recognized as a cause of doubt common to the three varieties is now recognized as in itself an independent source of doubt, thus we get five varieties in all The scholast is responsible for this interpretation, and following him our author has given us five kinds of doubt

P 3 ज्या समानामांन्-Eic When we set at a distance an indeterminate object—which possesses qualities generic in character, we are presented with two alternatives which we know posses those qualities. For instances we know that the object at a distance is tall. This tallness is a quality which is shared by a pole or a motionless ascetic. Thus our judgment about the object will vary between the two alternatives, as long as we have no assurance in favour of either of the alternatives.

अनेकथर्मादाकाश etc. This is interpreted in two

different ways अनेकस्माद व्यावर्तक : e असाधारणो धर्मthe doubt arises from an object possessing a specific quality Thus sound is the specific quality of ether, we cannot therefore decide whether sound is eternal or non-eternal because there are no determining factors to guide our judgment. Sound is found nowhere else—neither in things eternal or things non-eternal-but only in ether If for instance this quality was shared by many objects there would have been available to us some presumptive evidence favouring either of the alternatives. So that a specific quality gives rise to doubt It should be remembered that in the present case the doubt is stated to be about the specific quality itself But Vatsvavara and Keshavamishra give inother instance in which the doubt is about the thing possessing the specific attribute Thus we do not know whether earth is eternal or non-eternal. naturally enough we try to see whether the qualities that belong to earth are shared by objects eternal or non-eternal. it may be that some qualities are shared by things eternal and some by things non-eternal. So that the conclusion we arrive at is not decisive. We further look to the specific quality of earth namely ( गंधवस्व ) Smell . now we fird here a quality which is neither shared by things eternal or noneternal So that we are confirmed in the doubt as to the precise character of the earth Thus a specific quality gives rise to doubt concerning itself or concerning the thing of which it is an attribute.

The commentator here has ingeniously defended the expression ঋনভাৱ If অনুভাৱ means আনাবাৰ্থন why not, says an objector, put the word অনাবাৰ্থন in the rather than resort to such a confusing and ambiguous term? The answer is that the author here following Gautama is purposely ambiguous, for he wants to include the cases of doubt where an object possesses many qualities or অনুভাৱ If Thus

for instance we find that mind is active and intangible. Now generally activity is found with objects that are corporeal whereas intangibility is invariably found with incorporeal substances, but mind has both the qualities. So that we are not able to say positively that mind is either corporeal or incorporeal.

P 4—furfacts Etc When two opinions are held by rival schools in regard to an object it becomes very difficult for one, who does not belong to either of the schools to decide between the two alternatives. Thus the Nyāya school ofeclares that the five senses are evolved out of the five elements, while according to the Sāmkhya school of philosophy the senses are evolved not out of the elements but out of ¶\(\frac{\pi}{\pi}\)Etc.

Thus we cannot, until we come to know the truth, declare in favour of either of the vicess Samularly of the eternality of sound. The Mimāmsakas hold that sound is eternal whereas the Nayāyakas refute them by pointing out that such a dottrine is untrable. So long therefore as a third party has not known the truth hunself his judgment will waver between the two alternatives.

उपलब्धे etc Jayasınlıa explaine — समानधर्मात्तानवाभेष्ट् होते नत्न । समानधर्मस्य हेवण्यनादनवांद्र शांतृस्थलानहान्नेद् । and he quote Bhushankāra whose explanation nuns thus —च उपलब्धियाच्या शाहेर स्थापित्तानुष्टाहिश्याने ल ह्वांत्र-शर्मातामस्य नव्यक्ति नत्तमतीलापार्थेनुस्थलाञ्चाच्या प्रवृद्ध हांत्र-श्रेत्रामास्य नव्यक्ति नत्तमतीलापार्थेनुस्थलाञ्च प्रवृद्ध हांत्र-श्रेत्रामास्य नव्यक्ति नत्तमतीलापार्थेनुस्थला प्रवृद्ध हांत्र-हांत्रम् । Exactly this view is expressed by Väsudeo It is plausible that Jayasınha might be here quoting from the plausible that Jayasınha might ve here quoting from the plausible that Jayasınha might ve here quoting from the plausible that Jayasınha might ve here quoting from the plausible that Jayasınha might ve here quoting from the plausible that Jayasınha might ve here quoting from the Nayasınha ve here quoting rayasınha ve here taranının taranın taran for in the stock example स्थापनी पुरुषो वा the doubt is caused by the apprehension of the generic qualities " outstretchedness" "tallness" etc and the non-apprehension of the definitive qualities of either of the alternatives. What then is the difference? It is this that in the previous case the doubt was caused by an external object possessing generic attributes (or was saver). The doubt was about the nature of the object ( or say ) while in the present instance the doubt has its origin in some irregularity of perception in the nerson himself. The object, the water as seen in mirage is present to the doubter and as such the external object does not raise a doubt offering various alternatives, it is only when the doubter thinks for himself that the mere approhension of a thing is no sufficient testimony for the existence of a thing but that the apprehension of the thing night be caused by some irregularity in perception that there arises in his mind the doubt as regards the existence of the external object. Thus the doubt is sizes.

Examples are the apprehension of a spirit or a ghost. This form of doubt is mentioned to defeat a rival view. Thus the Minā naskas hold that sound is eternal or indestructible because there is the recognition "this is that very word." Now how can we recognize the word uttered at one time to be the same as the word uttered at one time to the the same as the word uttered at another time unless on the assumption that the word once uttered remains? This system or apprehension of a word is therefore a proof of the eternity of sound. The retort of the नैसारिक is that this system is the source of doubt, since from more systems we cannot ascertain anything. We have the system of water in a mirage, but we know that it is merely illusion Similarly they deny the existence of God because there is the significant or non-apprehension of God, but mere non-ap-

prehension is no proof that there is no God We, for instance, have the non-apprehension of water in a radish or cucumber, but we cannot therefore come to the conclusion that there is no water there, but rather the reverse is true. Thus queful and significant have to be regarded as sources of doubt

अन्वधारणन्तु etc Since conjecture (उद्धा) and indeterminateness (अनध्यवसाय) partake of the nature of incertitude they are not separately reckoned by us but included under doubt

If for instance we see at a distance an indeterminate object which we corruled must either be a man or pole, that is doubt if we advance to the stage at which we decide tentatively and without assurance in favour of its being a man, conjecture is reached. Indeterminateness is exemplified by the uncertainty which one may have regarding the precise species of a tree. It is therefore a modified and limited form of fourth.

मिथ्याध्यवसायो विपर्यय etc Doubt shares falsity in virtue knowledge of the of the fact that it 10 the object by only in an indeterminate Error is absolutely false, as it consists in the certainty of the opposite of the truth, the object presenting itself with attributes which are repugnant to those which it possesses in reality Doubt, if the doubter decides in taxonr of the wrong alternative becomes error, but that is only when certainty though in the wrong sense has replaced the former doubt

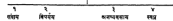
According to Bhārarvajna then असम्यगतुभव or false knowledge or अप्रमा can be classified as — अप्रमा

संशय(मंशय 5 fold ऊहा अनध्यवसाय) विपर्यय(includes स्वप्नगजादिदर्शन)

सुप्ताय गजादि etc According to the commentator the latter example is given by Bhā-sarvajna in order to controvert the

view of the opponents who regard स्वप्रकान as something different from संशय, विपर्वय and प्रसिति

Thus the division proposed by प्रश्नस्तपाद and found in



Pramā is correct apprehension— P 6— সনামব: সনাবা and the substate of this knowledge is the knower, and the object of knowledge is Prameya

বিশ্বিক্ষ্—A serious divergence of view between the Nyāya and Vasheshika regarding the number of means of proof. They art সৰাস্থ অনুনান ব্যক্ষান and হাৰ according to Nyāya while the বিশ্বিক্ষ refuse to accept the separate validity of companison or word which they reduce to inference Buddhas likewise do the same

Bhāṣarvajna's division of means of proof as also of the Jains and Sānkhyas and Yoga is — সমাণ (means of proof)



प्रसक्ष (Perception) अनुमान (Inference) शब्द(word)

P — नन सम्पार्थों etc. Perception is the instrument of direct apprehension which is correct. It is two-fold, the transcendental or Super-normal and normal. Of these the normal (अयोगि) perception is the instrument of the knowledge of objects capable of being perceived (स्पन्न वागा कः भामत्र्राव्यव्यक्ष वोगय) through the peculiar contact of the organ of sense-perception and object and helped by the favourable circumstances of प्रकाश light (or the right attitude of mind or its want of inattention) time and space and ment ( प्रमायम ) etc.

The exact process of perception is described by बाह्यावन while commenting on the Gautama aphorism हैंदे वास्त्राविक केंद्रियां का किया कि कार्यावन के अवध्य (Perception is the cognition which results from contact of sense and object and which is determinate and non-erratic and unnamable) of Miriar वनवा मन हेंद्रियेण हेंदिये चार्ये ते सुप्रचेते । In doing so he definitely brings mind into the position of a quasi-sense though in that quality it appears neither in Kanada or Gautama Despite however this connection of mind and self, the proximate cause of Perception is sense, or its contact with the object

There are six ways in which this contact between the organ and the object which is the pre-requisite of perception, can take place (1) Conjunction (as in knowledge of jar) (11) Inherence in that which is in conjunction (संवक्तसम्बाय as in the knowledge of 3234 or \$254) (111) Inherence in that which inheres in that which is in conjunction (नंबक्तसमवेनसमबाब as in perception of घटकान which inheres in घटकप which inheres in 92 which is in conjunction with the sense ) (iv) Inherence (समवाय as in जन्द्रप्रत्यक्ष ) (v) Inherence in that which inheres (समवेतसप्बय as in शब्दप्रत्यक्ष) (vi) A relation of predicate and subject conjointly with one of the above five mo les of contact (fashguriasheaura). This divergence of mode depends on logical theories, the eye as a substance can come into direct confunction with another sub-tance-but only indirectly with colour which inheres in substance and with the class concept which inheres in the object of contact. In this connection the usual Nyāya rule quoted is येनेदियेण या व्यक्तिग्रेशने तर्नेद्वियण तहता कातिस्तदभावश्च गुरात हाते नियमः ॥ The difference between the organ of hearing and other organs is that whereas these are the products of their corresponding elements the organ of hearing is ether itself in its elemental form defined and conditioned by the cavity of the ear Thus of the four elements the earth, water, hight and wind, the corresponding products are the sense of smell, of taste, of sight and of touch, while of the last element ether the sense of hearing is not a product but rather a conditioned form Thus therefore the fourth mode of contact ( UNTIN ) is simple unitimate union or inherence.

P 8— মুবৰিৰ মুৰ্জাইছান্ম Etc as already remarked mund was reduced to a quasi-sense by বাংলাবাৰ in the process of perception, for the mund mediates between the senses and the veil, but further it also plays the part of an internal sense It has thus a double function to perform (i) It mediates between the senses and the self and (z) plays the part of an internal sense having for its object the working of the mind

Feelings like pain and pleasure and all volitons and ogmitons are regarded by the Navjāyakas as properties (বুল) of the soul, and these are perceived by contact of mind and substances and hence a direct contact of them s possible, but the workings of the mind—thinking, willing and feeling bung regarded as the properties of the Soul imbere in the Soul by Somavāya, hence in the cognition of pleasure and pain and sub—the mode of contact is #quagnaria\*

P 10—HHRIW and WHR—The categories of inherence and non-existence both are held by Nyāya to be perceptible while the "fiftige restures this power to non-assistance and asserts that inherence is a matter of inference. In other case the contact of predicate and subject is held to apply on the view that inherence and non-existence having no autonomous existence can be perceived only as attributes of some objects in which these are found.

This sixth form of contact consists of two distinct kinds corresponding to the divergence in the form of the proposition se negation may be regarded as an attribute of that which is in contact as in पराभाववर भूतलम् or negation as being qualified by that which is in contact as in सनले घटमाव: But this form of contact is usually called by the combined name विजयपाविशेष्यामान assoute of divergence in the form of proposition employed, the resulting cognition is of the same nature-is identical Further this mode of contact is in essence not a form of contact, as pointed out by the commentator it is by the merest courtesy that it is called a संबंध It is not a संबंध for a संबंध is one and resides in two ( दिल्ल ) . now विशेषणविशेष्य is in the first place not one and it is not दिश्र, for the विश्वपण resides in one object and the विकोष् in another. Hence it is not and cannot be a साधिकपे or Has Further we have to recognize the duality of this form of contact , for instance in the proposition अनले घटाभाव षराभ व is conceived as a निशेष्य of भत्तल which is in contact with the eye, thus in the knowledge of stars two relations are employed विशेषणांवशेष्यामान as combined with the five forms of contact or three in the case of सम्बाय giving rise to the cognition of SINTER or ADMIN

P II समयासन् तु इतंबदे र प्रतम् commentators give various caplanations of क्रांबद् here. Before we proceed to consider them, let us first consider a Samanaja, a It is defined as—अनुताबद्ध । स्थार । समयार: while an अनुताबद्ध । स्थार । समयार: while an अनुताबद्ध । स्थार्थ्यास्त्रिकात् । सम्बद्धार । स्थार्थ्यास्त्रिकात् । सम्बद्धार । स्थार्थ्यास्त्रिकात् । सम्बद्धार । स्थार्थ्यास्त्र स्थार्थ्यास्त्र । स्थार्थास्त्र । स्थार्य । स्थार्थास्त्र । स्थार्थास्त्र । स्थार्य । स्थार्थास्त्र । स्थार्य । स्थार्य । स्थार्थास्त्र । स्थार्य । स्थार्थास्त्र । स्थार्य । स्थार्था

( भावकार्यंs ) are generated in their material cause by समबाय relation, a Samavaya if produced will require another samavāva and so on ad infinitum. Samavāva has therefore to be regarded as unproduced and hence नित्य; the difference between संयोग and समवाय is that the former is अजिल्य while the latter is feet, and secondly whereas comunction exists in things normally separate. Inherence is one and consists of an eternal relation between things which cannot exist separately. There is a serious divergence of view between the two schools of Nyāya and Vaisheshika regarding the perception of Samavaya, the Naivayikas are of opinion that it is observed by perception while the vaisheshikas hold that it is not perceptible on the ground that a connection is perceptible only when the two connected things are perceptible, while Samavaya often causts between things one of which may be imperceptible as in the case of sound. which itself is perceptible but the sense of hearing with which it is in intimate union is not perceptible, and hence on their view Samavaya is proved by inference only

What is possibly meant by हारिन्द seems therefore to be this that Samaväya is perceptible in some cases only as in the case of a jar and its form or colour. Here both the colour and the jar between which the relation of Samaväya or seasts are perceptible, hence Samaväya also in this case is perceptible, while in other cases such as the Samaväya of sound and ether it is merely a matter of inference. The other view is that first means that out of the five modes of contact only three can be employed in the perception of Samaväya, thus we perceive Samaväya of colour ( इच ) in a jar that is in contact with the eye (वृद्धका), or the Samiväya of stream पाटक्स (वृद्धकान्त्रेत), or the Samiväya of stream पाटक्स (वृद्धकान्त्रेत) for the Samiväya of stream in seq (वृद्धकान्त्रेत) the two remaining modes of contact वृद्धकान्त्रवाना and वृद्धकान्त्रवाना are not

available to us since समवाय itself is the object of perception

P 12— वांगिप्रायक्षं तु things remote by distance, by time or by their very nature are however perceived by the yogins through वांगिप्रायक्ष (a sectic perception). We cannot perceive a distant object or a thing lof the past, or a thing like an atom which is in its very nature remote to us. According to Nyāya an atom is the minutest possible part of any substance, an urreducible minimum, and hence it is not gross or महर्गानामञ्ज Perception requires that object perceived is gross or स्थान thus we cannot preceive an atom. The ascetts however enjoy super-normal perception.

तत्र यक्तावस्थाया Etc This Perception of ascetics is twofold, the first when the mind is concentrated (बक्तावस्थाया) and the second when it is not so concentrated. The former is the power of seets to perceive in an intuitive vision the whole of truth A contact of mind and soul together with the merit ( धर्मादिसहितात ) which the ascetic has acquired is the exact cause of this form of supernormal knowledge. The second and lower form of this supernormal knowledge differs very little from ordinary Perception. It is by a contact of four or three or two -that perception results as in the ordinary case according to the character of the thing known. Thus, in the perception by the sense organs of smell, taste, vision, and touch four things-the object perceived the sense-organ the internal organ (mind) and the soul have to be in contact with each other. In the perception of sound by the earthe contact of the three-Ear, mind and soul is a pre-requisite since sound inheres in Ear. While in the perception of qualities like pain and pleasure a contact of two only of mind and soul takes place, since these qualities inhere in the soul.

P 13— জনীৰ Etc The power ascribed to seers of intuntively knowing all things, according to Bhāsarvajna is to

be included under the perception of the Yogss, since both are derived from high merit (अष्टक्ष्यंत्र ) There is a difference of opinion between Nyāya and Vaisheehika on this point Prashastapāda for instance divides असा into four kinds as under —

but according to Nyāya आर्थ is not different from योगिप्रत्यक्ष.
Pages 13-14 मुविक्टणकम and निर्विक्टणकम —

Perception further is twofold. Determinate and Indeterminate. The former is the cause of the apprehension of an object comprehending its connection with name and such like attributes while the latter gives the bare existence of an object unconnected with attributes such as name and form. This twofold character of Perception has to be recognised on the necessity that the perception of an object as possessed of a certain character which distinguishes it from other objects, is a complex process, since it comprehends the cognition of the object itself and its character we cannot be known as we before were itself is known . so that at first there is the recognition that an undefined something exists, upon which later on when the determining character of the thing is known, determinate perception is built up सावकत्पक is in later Nyāya defined as नामजात्यादि-विशेषणविशेष्यसंबंधावगाहि जानम knowledge which comprehends the relation of the qualified and the qualifications such as name, class etc. Thus at first when a thing comes within the range of our sight we apprehend it as an undefined something; then follows the recognition of its attributes, and these combined give us determinate perception. If indeterminate perception ( निविद्याप्रमाम ) is denied, and only determinate perception (सनिकास) is accepted, such an assumption would involve an ad infinitium regress, for we know that determinate perception is analysed into the knowledge of the thing itself and the knowledge of its attributes, the knowledge of the thing itself and its attributes is therefore ancessary perliminary to determinate perception. First we know the निर्माण as unconnected with its निर्माण then the निर्माण themselves, and then only by synthetizing these impressions we have determinate perception.

If, however, the perception of any object or any quality is at once a determinate knowledge then such a perception being determinate knowledge (स्विक्ट्यक) will comprehend the knowledge of the fastur and fastur. The knowledge of uz will be of the form चटन्वयक्ती चट Then the perception of चटन्य itself being determinate it will comprehend the knowledge of घटरन and its प्रकारता or निशेषण घटन्नरन and in this way there will be अनवस्था To avoid this difficulty it is necessary to regard that first we have the indeterminate perception of an object and quality, and then only by an act of imagination, there is the synthesis of these into one combined determinate perception. The later Nyava, insists that the existence of this indeterminate perception is known by inference, whereas according to Bhasarvaina this indeterminate form is no mere inference, though not observed it can be seen in any acquisition of knowledge. The latest development of this view approaches the psychological conception of sensation as opposed to perception

#### Second Parichheda

सम्बाबिनामाबेन—It is this अविनाभाव (invariable concomitance) which distinguishes अनुमाब from शहू for both are परोक्षानु-भवमाधन

This invariable connection (अविनाभाव) is described as the natural accompaniment of the middle term (reason) by the major term (conclusion). What is meant by Fayran: ? The commentator points out that this universal accompaniment must not be arbitrarily conceived, but must be in the very nature of things. Thus in the stock instance of the universal accompaniment of smoke by fire we know that there is causal relation between smoke and fire and hence there is a thoroughly convincing reason for believing them as ever together for the cause is bound to be there where the effect is. But on the other hand just the inverse of the saith will not come true (viz यत्र यत्र बाह्रे तत्र तत्र धूम) There is no doubt causal relation between fire and smoke but still we know that whereas an effect cannot be conceived without a cause, a cause can be conceived as without an effect. Smoke cannot be without fire but fire may give rise to smoke or may not give rise to smoke, its effect. To make this accompaniment of fire and smoke, in the latter instance (यत्र यत्र वृद्धिः तत्र तत्र धमः) an invariable one, we have to seek certain conditions. In the present case if the fire is an आईन्यनसंयोगन then we have reason to say that the ब्याप्ति, यत्र यत्र बह्दः (1 e. आईन्धनजबहिः) तत्र तत्र धम: is correct. Thus we find that this व्याप्ति is correct under certain conditions only or that it depends for its correctness on a certain condition or ज्यापि technically called, so that this अविनामात्र '> not a स्वामानिक्संत्र but an उपाधिप्रयोज्यवंत्र्यं for a true व्यक्ति the संबंध or अविनामात्र must be a natural one not one that is assumed for the time being, nor one that depends upon some conditions

P. 17 out the low are we to make ourselves sure of this िकालकार नर्भ र What is in fact the means of arriving at and the test of determinate this invariability of concomitance? By the repeated observation of the association of fire and smoke or in other words by the accumulation of numerous instances in which this association is found. But, all this will not suffice to youch for the universality of the suffic Since the generalization is based upon a limited number of instances the possibility of a contradiction still remains. So it is pointed out that in order to know a ब्यामि, not only is it necessary to observe the association of smoke and fire in numerous justances, but there must not also be a single instance in which smoke is found dissociated from fire साहचर्य and व्यक्तिचारबानावरह are therefore the two causes of the knowledge of sath This absence of contradiction can be established by the reductio ad absurdum process Thus if the व्याप्ति, यत्र यत्र धूमः तत्र तत्र बाह्व 15 not true, then its contradictory, 'smoke is sometimes not accompanied by fire', must be true. Then in those cases where smake is found without fire it must have for its conce something else. Hence fire is not the invariable antecedent of smoke and it cannot therefore by its cause. The conclusion we arrive at that fire is not the cause of smoke is however contradicted by actual experience. We know for certain that fire is the cause of smoke and so our conclusion being absurd, the assumption from which it was derived must also be wrong and its contradictory our original sqfff must be right. What is MARIFF? There are different views According to some it is FURFALT according to others it is FURFALT according to others it is FURFALT according to a third view it is FURFALT Of these our author seems to favour the last view though he has not definitely put it so This TURFALT accorded by a furfal real social of Experience or additional form of the furfal real process might be represented by the following three steps (1) The first is the knowledge of smoke as associated with fire in the kitchenroom, (2) The second is the perceptive knowledge of smoke on the mountain, (3) The third is the complex and derived knowledge of the same smoke as no arriably connected with ine

The propriety of these three steps will be clear when one bears in mind that in all inferences one rises from a particular instance to a general law and that general law again descends to a particular instance Thus in the stock instance of the inference of fire on a mountain we observe kitchen-fire and kitchen-smoke as invariably associated. So long then as we have not risen to the general law of the invariable connection of fire and smoke and not any particular fire and any particular smoke we shall not be able to proceed to any inference. Secondly, supposing that we rise to this knowledge of a general law, if we do not perceive smoke on the mountain we shall not be able to make any predication about the mountain. We must, there fore, have the perceptive knowledge of smoke on the mountain. Thirdly, supposing we know the general law or suffit and perceive smoke on the mountain still so long as we do not connect this general law with the particular instance of smoke we shall not arrive at any conclusion Hence लिङ्कपरामर्श as the knowledge of smoke on the mountain which is वहिन्याप्य or invariably connected with fire is necessary. Cf. commentator p 18 top, as also Keshavamishra-

## अथवा द्वयमनुमानाङ्गं व्याप्तिः पक्षधर्मना च । तत्र व्याप्याऽप्रिसस्वविद्धिः । प्रथमम्बर्गनामनाञ्च नियतधार्मिसंबंधरुक्षणविशेषसिद्धिः ।

P 18 29 HILLIFERING To The perceived and the generally percoved. The former is the form of inference where the middle term and consclusion are not heterogeneous and the latter where they are so and the result depends on an idea common to the reason and conclusion. The distinction is evidently between matters of inference that fall under the sphere of senseperception and those which escape that test and therefore must rest on abstract reasoning. Thus, in सामान्यतोवह we deduce the nature of an invisible thing (a matter of inference which does not fall within the sphere of sense-perception) from a general law previously known such e g as the law of causality or the आध्याध्याधामान Soul, for instance is invisible and is proved to exist by the necessity that and (cognition) and other qualities must reside in a substance according to the general law that every quality must have a substratum

P. 19 सार्थानुसान and प्रत्यानुसान-Wholly unknown to Gautama and Kanāda a distinction which is accepted by the syncretist school though not adopted by उपोश्चार and बारस्पतिस्थ. सार्थानुसान is informal and represents the mental process through which an individual passes when he arrives at an inferential judgment. When, however, a conviction is sought to be produced in the mind of another we shall have to set out in words the premises. This quivilently is based upon quivilently for the premises which are discerned by one man and imparted to another through the medium of language are likely to be imsunderstood or misconstrued and therefore require to be stated with formal precision. Thus, with quarter and the second and therefore require to be stated with formal precision. Thus, with quarter and the second of the second out in his simple second out in the simple second out in his simple second out in the second out in

second न्यायात्रपोड्य 1. e न्याये or a syllogism is essential to a परायोद्धामा but not to a स्वायोद्धामा. If then प्रायोद्धामा 5 शहरासक why should it not fall under शब्दमाला ? But (कारणे कार्योप-बाराय) we say that the words are indeed helpful in imparting knowledge in the present instance, but they are the cause of the judgment in inference only in a secondary sense Words are the cause of conveying to the hearer's mind feaster which leads to adjust. It is in fact a process induced by another's words in the hearer's mind, and is thus a mental process (शांतासक) which is the real inferential operation.

पद्मावयर्षं वाक्यम् is the five-membered syllogism, the five members are respectively (i) proposition (ii) reason (iii) example (iv) application (v) conclusion

A proposition is the statiment of the subject with a desire to establish something else ( #### ) regarding it. This desire may be for one's own sake or for the sake of others, and it does not matter that we have the same knowledge from another source, so long as we have the desire to establish it by inference.

P 20 দাসন্বংশাশুর etc It is the statement of the reason as capable of being the instrument ( of the conclusion inferred) It is threefold —(i) Positive-negative (ii) purely negative (iii) purely positive

तंत्रसायमर्थं ..... पक्ष । तत्र.... यहार्थान्त् । The subject is one that has the major term as its attribute The pervasion of the subject by the middle term is पश्चप्रमान्त. It will thus be found that the definition of a पश्च as given by Bhāsarvajāa is rather defective in so far as it anticipates the conclusion For instance, in the stock example पर्वत is the पश्च according to this definition the subject पर्वत is one that has fire (a thing as yet to be proved) for its attribute. If,

therefore, at the outset fire is recognised as an attribute of the subject, where is the necessity of proving its existence on the mountain by the process of inference? The definition given by later writers is, therefore, an improvement; fighravingari qui:— a subject is one on which the existence of the conclusion (major term) has to be proved digravingariation and the conclusion (major term) has to be proved digravingariation to the conclusion (major term) has to be proved digravingariation to the inferred is doubtful Thus a mountain is a qui because it is a matter of doubt whether it has fire or not In the case in which we know postively that the mountain has got fire but we wish to prove the same to another by means of a syllogism the mountain cases to be a qui for want of doubt. To remove this objection it is said that even a distribution of the prove (figurating), even though there be no doubt. Is sufficent to make a thing qui.

पश्चमानंत्रम्—m the first place the reason must be present in the subject, otherwise as in the instance — शहरोडिनस्याधु-द्वात् स्टबन् the reason will be inconclusive, for the reason suggest is not at all found in the subject शहर, secondly, it must be present in all that are included under the minor term otherwise as in पृष्टिच्यादिवहुद्ध द्वार अभवसाद the reason term of the minor term of the with in आप, तेच and तातु, so that it is void of any conclusion, similarly in प्रदासका तिस्ती अञ्चलसात् the reason cannot prove the predicate (तिरम्बल्) of the subject (घटाइस्ती) as its found only in आहारा and not in घट This reason is therefore मामाविद्ध .

P. 21 明刊银刊用刊品—etc. A 银银 is one which is possessed of an attribute that is homogeneous with the predicate (银河) es the kitchen (現民司) is such a 银银 because it possesses an attribute (fire) which is similar to the fire (银河) that is to be predicated of the mountain

सपक्षेसत्व is the second रूप of the अन्वयव्यतिरेकिहेतु The

reason must be present either in all similar examples (संपक्ष) or in some of them. In the stock example all fiery things are पायुंड her reason (पूर्वन्त) is not present in all सुपक्ष but in part of them, it is wanting in अरोगोलक a red-hot ball of iron. But if it is found that the reason is present only in the unit or the subject and not present in any of the stuges or the similar examples, it becomes fallacious अन्यत्यवित (void) as in मूर्तिस्या गंपन्तवाह the reason (गंपन्तवा) is present only in earth(म्) and not anywhere in similar instances (संपक्ष) like the other, the Atman, the mind etc. The later definition of a संपन्न is निर्वित्वारमण्यान संपन्न is the content of the study is निर्वित्वारमण्यान संपन्न is the study is निर्वित्वारमण्यान संपन्न is the other.

साध्यव्यावृत्तभर्मो—etc a dissimilar example (विषस) is a thing that is possessed of attributes that are heterogeneous with the predicate of g the lake (हुद) is possessed of attributes which are different from the attribute (विश्वमन्त्र) that is producted of the mountain In no dissimilar instance must the reason be found, otherwise as in हान्दी नित्तर, प्रमेशनाल ज्योगवद् I the reason प्रवेशन is found in विषस्क like चहु, वह etc i e in विदिश्य Miller, and hence it is fallacious.

अवाधिताविषयान—It is the presence of the reason in the subject of the proposition which is not contradicted by facts, this in अग्नि अवुष्ण कृतकत्वात् देशनत the reason कृतकत्व is present in आग्नि the subject of the proposition अग्नि अनुष्ण which is contradicted by actual facts (अग्नाण some one of the means of true knowledge, here प्रस्थात्व

 P 22 सदिविध । सपक्षेकदेशवत्तिभेदात् । The reason is further twofold as it is present in all similar instances or only in a section of them. Thus saided is a reason which pervades all सपक्षs (which are all अनिस्य things in the present instance) Now an objector points out that this reason is not सपक-व्यापक but सपक्षेकदेशवासि, for this reason is not present in प्राग-भार which is a सपक्ष since प्रारम्भाव is not eternal Before how ever we proceed to meet this objection let us make clear the conception of प्रागभाव It is defined as अनादि, सान्त- प्रागभाव It is non-existence which has no beginning, but which has an end Thus the प्रागमान of a sar would be that state of it before clay was fashioned by the potter into a jar. One does not know how long the jar was in this pre-nascent state. In fact it can be said of a particular object that it was in this state of non-existence from the very beginning of the world , it was when the object was created that this its antecedent state of non-existence ceases to be But what is meant by saving that प्रागमान ceases to be? Or that there is the अभान of प्रागमाद ? Nothing save that an object has come into

existence, for we cannot conceive of the non-existence (ward) of a non-existence (STATER) So that the above objection can be met with by pointing out that since it is hard to conceive of the अभाव of प्राथमान, प्राथमान can by no means be the HOM in the present instance. There is also another way of meeting the objection for which vide commentary page 22. सामान्यवस्वे सति etc. Here the whole phrase upto प्राह्मस्वात is the ga Let us consider the propriety of the several words in the phrase. If it were said that sound is non-eternal because it is इंद्रियमाहा, then the soul which is also इंद्रियमाहा will have to be regarded as non-eternal which it is not. Thus there is no universal association of securing and signature Hence the qualification बाक Soul is अन्तरिक्षियप्राद्य and thus it will be excluded. Yet the atoms which are योगिकाहोदियप्राह्म are known to be eternal, which will, if the concomitance of बाह्येद्रियमाह्यस्व and अनित्यस्व were true, become अनिस्य So the further qualification अस्मदादि Still according to the Nvava. येनेंद्रियेण या व्यक्तिर्गहाते तेनैव तद्वता जातिर्गहाते, a generality is अस्मदादिवानोदियप्राना so that it will have to be regarded as non-eternal, whereas a generality is eternal. To exclude नाति therefore is the further restriction in the हेत-सामान्यवस्वे साति For a generality (जाति) can never be the substrate of another generality or that it can never be सामान्यवत It it were so, then there would be a multiplication of such generalities ad infinitum, one generality residing in a second generality, this in a third and so on So to avoid such a regressus ad infinitum, the rule is given that a generality can never be the substrate of another generality We have thus a faultless reason अस्मदादि etc This हेत is संपक्षेकदेशवासे because some अनित्य things like सुख, द ख:-etc are not सामान्यवत्वे साति अ-स्मदादिवासोडियप्राता. For we know that they are perceived by the contact of mind and soul, and that it is an internal organ 'Mind' and not any external ore that perceives

them Thus the given हेतु is present in a part of the सपक्षs (अनिव्य objects)

P 22 अन्वयस्यतिरेकी केवलान्वयी and केवलस्यतिरेकी -- The concomitance between reason and conclusion can either be positive or pegative, and in a normal state it is possible to establish both relations. Thus, in "where there is smoke, there is fire" we have positive concomitance to which there is the negative counterpart "where there is no fire, there is no smoke" This twofold nature of concountance is attributed to reason and thus we get three varieties of rea en, that is regard to which we can state the concomitance in a positive as well as negative form, that in which we can state the concomitance in the positive form only, and that in which we can state the concomitance in a negative form only. The first kind is already discussed, the five conditions which the M-न्ययध्यातिरेकी is required to fulfil are with due illustrations fully expained. Of these five conditions (पद्यक्षपुड) केवस्तान्वयी is required to fulfil four , the condition विपक्षादच्यावत्त्व is by the very nature of the case excluded, for as a matter of fact the conclusion in such a case is co-extensive with all existence and thus no faure can be found. Thus in the stock proposition घटोऽभिषेय प्रमेयत्वात we find that the साध्य (cordusion) अभिधेयत्व has an extension that covers all existence so that we carnot meet with a dissimilar case where such a conclusion is found wanting. So that the test of a केंद-स्तन्वयी icason is that it is not possible to point to a विपक्ष

The कंकर-व्यक्तिको or purely negative reason, similarly is required to fulfil four, for in this case the condition **संपन्नता** count be imposed as in fact no संपन्न (similar case) exists. In the stock example श्रीक्थारित (similar ("Living organisms have souls since they possess animal functions" there can be a negative concomitance only since the स्पाति समाध्य अपनिकास का अपनिकास का किया कि समाधार करने अस्त समाधार कर ती अस्त समाधार कर किया है कि समाधार कर किया कि समाधार कि समा

by the case of a pot whereas the positive proposition नज बज प्राणादिस्तं तज तज सारमञ्जम् cannot be illustrated since the conclusion (सारमञ्जन) has precisely he same extension as the subject जीवन् शरीर If however we say जीवन् देवत्तवारी सारमङ प्राणादिस्तात it will be possible to adduce a probative example such as जीवन् प्रवहस्पारी to illustrate the proposition बज बज प्राणादिस्तं तज तज सारमञ्जे since the subject has a less extension than the (साय) cerelision

कस्पवित् प्रत्यक्षावि —Thus the essence of a केवलावयी हेतु con-ists in the साम्य being co-existent with all existing things. If however it be said that कस्पवित्रकाक्ष्म the साम्य in the present case is not conteminous with the whole class of evisting things since there are many things in the universe which are unknown to us and which we cannot know (e g व्यविद्याण) the answer is that the कस्पविद्यक्षाव is not the one determined by our own limited capacity, it is an object of the ommiscience of God

मीमास्त्रानाम्प्रस्तुस्तात् एट vide the interpretation of the commentator According to Nyāya theorics pleasure, pain, merit, dement etc are known directly through perception some of them are perceptible to us such as pleasure and pain, some are perceptible to the Yogs such as **पर्म अपनं**, and some other things though imperceptible to us or to the Yogs are perceptible to God. So that there is not one thing in the world which is not **extender** that there is not one thing in the world which is not **extender** that here is not one thing in the world which is not **extender** that here is not one thing in the world which is not **extender** that here is not one thing in the world which is not specificated by the world which is not extended that the extender that is the extender that the extender that

प्रवंगदूरिण—the केन्द्रस्थादिरोत्ती हेतु can be stated in two different ways with the usual ablative ending of the words indicating the reason, or by appending प्रविचाद to the word, expressing the reason. Thus we find two different ways of statuse a processition as under

#### . जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमत्वात् ।

and प्रसंगद्वारेण as

#### इदं जीवच्छरीरं न निरात्मकं अप्राणादिमत्वप्रसंगात् ।

A স্বৰ্ধা s'a contingency that is fatal to known facts, in the above proposition if a living organism is assumed to be without soul (দিনেম্বা) it will involve the further contingency of the living organism being without animal functions (স্বিসাণ্টিৰেন্), thus the assumption of দিনেম্বাৰ্কৰ points to a conclusion স্বাসাণ্টিৰেণ্ড which is contradicted by actual facts, for we know that a living organism if it is without animal functions. It will be found that this is a kind of a hypothetical reasoning in which the first simple process of reasoning is miphical thus expanded we have—

नेदं जीवच्छरीर निराहमकमप्रीणादिमत्वप्रसंगात-किंतु इदं जीवच्छरीरं सा-रमकमेव प्राणादिमत्वात् ।

हेत्वाभास-

P 25 ইর্ভার্জ্যবৃদ্ধিরা etc Virtually the same definition as is given by the Bhāshyekara. If any one of the raquisite conditions of a true Hetu is not complied with by the reason urged in a regument, the reason is cally any rently a reaso.

Of the six kinds of fallacies—the first the futtle or the unreal (\*\*R\*\*\overline{\pi}) is the one when the presence of the middle term in the minor term is doubtful, the second—the contrary (\*\*\overline{\pi}\) is that where middle term is present in the minor term and in a dissimilar instance (\*\*\overline{\pi}\) that which is not homogene us with the major term), the discrepant (\*\*\overline{\pi}\) occurs where the middle term is present in the minor term, the similar instance and the dissimilar instance, the void reesen (ধ্ৰবজ্ঞান্ধিল) is found only in the minor term, and is mecapable of proving the conclusion, the ontraducted (ধ্ৰমারুষ্ণান্ধি, the mustimed) is a reason which is present in a subject that is contradicted by means of another proof; the 
countrabulanced ( মুম্বেশ্ব therally equal to the question) is 
the one that prover i. conclusion and a counter-conclusion, and 
yet complies with the first three conditions of a valid reason. 
We shall discuss each of these fallacies along with its subdivi into.

P 26 असिदमेदा -The many sub-varieties of the unreal reason which our author has given can be reduced to two broad divisions -- the Fasquilles and the surraines For it will he found that the varieties— व्याधिकरणासिङ, विशेष्यासिङ, विशेषणा-सिक्ट. भागासिक, व्यर्थविज्ञेच्यासिक, व्यर्थविज्ञेषणासिक, मंदिरधासिक, संदि-ग्धविज्ञेष्यासिद्ध, संदिग्धविज्ञेषणासिद्ध-ultimately resolve themselves into the general characteristic that the reason is absent in the subject Of the three principal divisions of this fallacy in later Nyāya-स्वरूपासिद्ध, आश्रयासिद्ध, व्याप्यत्वासिद्ध-our author gives the first two only rejecting the third which seems to have been regarded by him as equivalent to the discrepant (अनेकान्तिक) The three species of later Nyava rest in the three factors involved in the reflection (परामर्थ) which is the proximate cause of inferential judgment, viz the subject the relation of the middle term to the subject, and the relation of the middle term to the major term. If the subject itself unreal the reason becomes inconclusive for want of a subnect. This is आश्रयासिद or unreal as regards the substratum, exemplified in the stock instance गगनार्विन्दं पुराभे अर्विन्दस्वात् where the sky-ktus is wholly imaginary and hence unreal स्वरूपासिद्ध (the unreal in itself) is the reason which does not exist in the subject and therefore cannot afford the basis of any reasoning Thus in the instance अनिसः शब्दः साक्षयand we find that waster is not present in the subject. while it is essential that the nason is apprehended as an attribute of the subject. The third variety আ্বাস্থান্ত্রি (unreal in regard to concomitance) occurs where either concomitance does not exist, or where the concomitance is conditional (জীমামিছা). Thus মা হাৰু; ফ্লিছ- মাৰান we find that the स्वाप्ती, यदान सत् तरान श्रमिक, does not present itself to be invariable or inevitable, while in प्रदेशों भूमवान बहुत्तवान, the स्वाप्ति, यदान यदा तरान श्रमिक, will be true only if the fire is produced from wit fuel

According to our author the শনিত্র occurs where the presence of the middle to me the subject is combind (শনিত্বিল-পঞ্জাবিল)। e where the first condition of a true hetu (ব্যয়খন) is violated ভ্রম্মিকলানিত্র unreal owing to piscence in a different substrutum, for प्रदर्भ সূত্রকার on a another reading gives us ব্যৱধ সূত্রকার, the reason is present in a substratum that is altogether different from the subsect

सामान्यवर्शे सति चाह्यवरान् —Here the reason has two parts the विशेषण (सामान्यवर्शे सति) and the विशेष्ण (साह्यवरान् ) sound is सामान्यवर्श but is not चाह्यप, hence the reason table in respect of the विशेष्ण The विशेषण is the restrictive attribute, and the विशेषण is a word that is thus limited by a restrictive attribute, the distinction rest on purely grammatical conceptions. In चाह्यपूर्व मिति सामान्यवरान् the relation of principle and subordinate (विशेषण and विशेषण) is changed by a variation in the syntax and case-relation.

P 27. NHINEX—The reason MARHIREA is not present in all kinds of sounds but only in some of them. Our subject is sound in general and nor particular sounds, so that the reason is partly real and partly surreal. A true reason ought to be present in the whole of the subject.

आश्रयासिक-प्रधान or प्रकृति or primordial matter is a conception of the Samkhya philosophy; it has no real existenc.

प्रधानपरुषेश्वरा:--The subject comprises of three प्रधान, परुष and FAT, of these the first is unreal, so that the Hetu is in part unreal व्यर्थावेजेच्यासिद्ध- The distinction between विजेच्यासिद्ध and व्यर्थविक्रोध्यासिक and विक्रोबणामिक and व्यर्थविक्रोबणामिक is this in the former either the fasion or the fasion of the hetu is totally absent in the subject, while in the latter they are superfluous in कतकावे सति सामान्यवन्त्रात we find that the Visheshana कृतकरवे सात is sufficient for our purpose and that सामान्यवस्वात the Visheshya has no purpose to serve. Both the Visheshana and Visheshya are present in the subject but there is unnecessary limitation of the reason. These two varieties say-विशेषणासिद्ध. व्यथंविशेष्वासिद्ध might lx regarded as cases of व्या-प्यत्वामिद्ध Here we find that the superfluous (ब्यर्थ) Visheshana or Visheshya does not make the mason false, and the argument will in spite of it be valid. Similarly in the stock example पर्वतो बार्द्धमान् नीलधुमान् although the adjective नील is superfluous, it does not make the hetu actually false, and the argument will be correct in spite of the superfluous adjective. Hence the moderns regard this not as a Hetyabhāsa but only as a tault of language called अधिक The reason why this is regarded as salvaraires is that the addition of a qualification नीखत्व conveys by implication that unqualified युम is not invariably concomitant with बाह but that it is the limitation नीस्वन्य that makes concomitance between धूम and बहि :nvariable But such is not the case, for we know that unqualified smoke and fire are invariably associated

 Visheshya सामान्यवस्थात् is superfluous yet the reason कृतकत्वे सति सामान्यवस्थात् is present in the subject शब्द—for शब्द is कृतक and सामान्यवान्

संदिग्यासिंद् — Where there is doubt about the notize of the reason Thus if o man is not sure that he sees smoke on the mountain and not mist then it will not be possible for him to draw any correct inference from such a doubtful reason

In संदिग्धविकेणासिद् and संदिग्धविकेणगासिद् either the Visheshya part of a reason or the Visheshana part of it, presents a doubt any way reflection (कियुग्दासक्ष) is impeded and hence no correct inference can be drawn अद्यापि अनुस्पन्नते वहाना व character of the reason which cannot be positively attributed to Kaolak ne पृष्ठ Hence the reason is unreal

बिहर्त-The contrary is described by our author as the middle term which is found in the subject and a dis-similar example (बिएस) Further he divides it into the two broad divisions श्रतिवर्णके and अशारिवरणों i. e. when the reason is an कानव्यनारित्यों and when it is a क्षेत्रकरात्रिकों For as already explained in a purely negative mason (क्षत्रकातिक) the second condition ( पण्येक्सा) is ex hypothesi excluded since no awa exists, the subject (way) and the predicate (way) having an equal extension. The contrary mason is so called because it serves to prove exactly the opposite of the conclusion it is adduced to establish. Thus in the argument "Sound is eternal, because its a product of the conclusion of the contrary mason that it is a product does not prove that sound is eternal but just the opposite that it is non-eternal

पद्मविषक्षस्यापक — the hetu कार्येख is present in the whole of the पक्ष (viz शब्द) and also in the whole of the विपक्ष (s.e. अनिहर objects)

विगक्षेकदेशजीत पक्षव्यापक सामान्यवन्ते सति अस्मदादिवाडोदियगाधालात् The hetu is पञ्चव्यापक since all sounds are stimiraqe (i e a generality such as सब्दल resides in them) and are perceptible to our senses But it is present in port of the विषय because we know that all अनियं objects are not सामान्यवन्ते सति असदादि-वाडोदियगाद्य since the qualities of the soul सुल, इ.स. बृद्धि etc. are perceptible to our internal sense and not to our external senses

P 29 अवलानार्गावहन्द is a hetu which is present in a part of the subject taget unce some sounds (such as the soughing of wind through the branches of trees) are not the product of any body's effort Similarly all suffer objects (the fergs) are not strengther but only some The अवला is to be understood as the effort of an ammate being, as otherwise हैक्सरमञ्ज being the anticodent of all, the bettu will be vagifiques[rigs].

पक्षेक्षेत्रश्चलि विषय्वन्यापक:—The hetu कुलकल is found in a part of the यह (पिया) since there are the atoms of earth which are unproduced, and as such are not कुलक. It is present in the which of the विषय 12. असिन्स objects since all non-eternal thines are known to be products. पञ्चलिपश्चन्यापक: etc प्रमेशन Knowability is present in all sounds (पञ्च) and also present in the whole of the नियम  $i \in \mathcal{E}$  everything that is not an आकाशविशेषगुष.

अवस्थानस्तिवकस्थात् -This natu is present in some sounds and not in other, thus it is पहांकदेशः ति ; similarly it is present in some of the विपक्ष as in पर, पह and not present in others, as ति काल आलाम . आकाम etc and thus it is विपक्षेकदेशवाति .

वासीदियमासालात्—This hetu is present in the whole of the subject स्ववः, since all sounds are sensible to the ear, while it is present in a part of the विषय like बद, पद et and not present in part of it like हुन, पुढ़ etc. Thus it is पहान्यापकाविषक्षकदेशवृत्तिः.

अपदासमञ्ज्य is a hettu which is present in the whole of the विषय; for बर, पर आत्मा etc all these objects that comprise the first area not पदास्पक but अपदास्पक Of the subject स्वव्य we know some sounds to be पदास्पक and others not so. For a que is a word which ends with a nominal or verbal affix. Obviously the sound of a druin, cannot claim to be पदास्पक.

P. 30 বৰু বৰ্জাং প্ৰ বংশ া the eight varieties ments her there are four in which the thu s ব্ৰক্টিভবৈল্পবি: Now if a hetu is ব্যৱস্থাবিলা it becomes অভিত্ক; and in fact we have recognised this character (f a hetu under মাণানিত্ত. How is it then that these are also regarded as varieties of বিহন্ত and enume atted under it?

ক্তমৰ স্থাগাৰনকৈৰ etc This however is no objection, for since the betu has the character of both, আছিল্ল and বিশ্বে this hetu might be mentioned under both. Thus a balance when it serves as an instrument to weigh becomes a স্থান, while when one tests its correctness, the same balance broomes a স্কৌৰ. So that one and the same object is called by different names; even so one and the same betu might be called by two different names আছিল and fires.

अनेकान्तिकमदास्तु.—The discrepant; the middle term is present in the subject, in the example and in the counter-example; it therefore violates the second condition (विपक्षादन्यावारीः) Thus in all a landsome the hetu " the possession of horns " does not prove a particular animal to be a cow, since we know that a buffalo also has horns. Hence the conclusion, " this is a cow " ceases to have any certainly and remains an object of doubt. This however is not face or the contradictory. since in it the conclusion that is derived through the reason is directly opposed to the desired conclusion (साध्य) as in अस्ट: नित्य: कतकत्वान where the reason कतकत्व serves to be the basis of the conclusion that sound is not eternal, which conclusion is in direct apposition to the area that sound is eternal m a discrepant hetu, many conclusions are possible and no one particular conclusion can be mentioned as mevitable and invariable, thus from the betu विद्यापिन्त for basis we can infer several things, that the animal before us is either a cow, or a buffalo, or an antilope and so on , we cannot say definitely that it is a cow and no other

The fundamentum divisions is the same as employed in the divisions of the 444, with this difference that here is a combination of threes and not of two, as in the former

P. 31 বস্ত্ৰমূদ্ধন্দ্ৰ etc. The reason মুনস্থাৰ is present only in part of the বন্ধ (পৃথিয়া) since the atoms of certh are not perceptible, similarly it is present in part of বিশ্বন্থ since some like বহু যই are perceptible while others the হুব্যুল্ড are monesternal but imperceptible to our senses); and it is present in part of ব্যক্ত (i.e. निव्य things), since it is met with in a generality with it is not found in either (বাছৰো).

अभारत्वात् —This hetu is not found in स्वः which is a part of the एक्ष; for mind is atomic, hence त्याँ It is also सर्वोद्धः—ance of the Drivyas, some like the earth, are सूर्व स्थापित—ance of the Drivyas, some like the earth, are सूर्व स्थापित कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्य कार्य

व्यक्तिरक्तपदार्थेड ? e the remaining six categories गुण, कर्म, सामान्य,

বাদিন বিষয়েপারিবাবে—This involves the explanation of some of the Nyāya doctrines According to Nyāya there are twenty-four qualities which are enumerated in the following versus memoriales —

भव गुणा रूप रसे गम्बस्तत परम् ॥
स्मर्श संस्था परिमिति पृथक्त व तत परम् ॥
मर्थागय विभागय परन् वापरत्वकम् ॥
बुद्ध सुख दु ब्यन्जि द्वेशो परते गुरुत्वकम् ॥
दवल लेहस्स्कागतव्य स्वर व तार्ग पुरुत्वकम् ॥
दवल लेहस्स्कागतव्य स्वर प्रव च ॥
Of the he specific qualities (विशेषगुणः ) are —
बुद्धणांत्रम्य स्मर्यान्ता लेह सामिद्धिको दव ॥
अप्रभावनाग्रदा असी वेशोणका गणा ॥

Now it is behaved by the followers of MyTys that th qualities of the soul (ব্ৰুষ্মানিষ্ণুমু) are momentary in character (i.e.

(ব্ৰুষ্মানিষ্ণুমান ) are momentary in character (i.e.

(ব্ৰুষ্মানিষ্ণুমান ) as soon

is sum is produced it dies and is replaced by another

is, that is infrincatedly no produced in the soul and the

ctime (ব্ৰুষ্মানিষ্ণুমান ) in mowhered

H noo the helts মুখ্যিকানিষ্ণুমান

partiags as yearinquestarium and পঞ্জিত্যালাহী of

अवन्यवित्त — It is discribed as it is won that is found to be proint only in the minor term and nowhere else and further it is incepable of proving the required conclusion (आजवानावाक) this distinguishes it from the purely negative reason (केंक्टब्यंति क्षेत्र) for is purely negative reason present only in the minor tim and nowhere else but unlike a void reason compared conclusion. Most writter on Nişa have rejected the void as a separate fallacy and have classed it under अनेकान्तिक In the syncretis school, for instance, the अनेकान्तिक is of three kinds, the too general reason ((आगवा) the too restricted

reason (জনামাৰণ) and the non-exclusive reason (জনুবৰ্ণনাৰ্থা), Of these the first is treated by Bhāsarvajāa under জনীকানিক proper, while the latter two are put by him under জনঅবাধিন

सर्वे अतिरार्थ सम्बार—Here the subject is so extensive as a dadmit neither of examples or counter-examples. In fact all things are included in the subject, and nothing is left out side the sphere of the Paksha that can be denominated either as Sapaksha or Vipaksha. Hence the nature of सर्वे forbids the possibility of the second (सर्पेश सर्व) and the third (विश्वाह संप्रातिक) of the conditions being compiled with

subject 'all' since we know that many things in the world are not products

हिष्मानसम्ब्रह्मिक्ष् —etc. Here the r.ason "being a specific quality of ether" is found only in the subject "sound" and neither in a Sapaksha (things non-ternal) nor in a Vipaksha (things eternal). This is the too restricted reason (ब्या-ब्याएक). It offends against the second condition (ब्रव्हाई स्वाय) since it occurs nowhere outside the subject itself. Here its absence from counter-examples (विश्वाह्मवावृत्ति) is extramly a favourable circumstance, but its absence from a Sapaksha invahidates the conclusion which therefore remains a matter of doubt.

P. 32 किमानल is always हज्याप्तित Hence the reason is toorestated Secondly, it does not occur in all the Drayvas but in some and so it is पहेक्टरेड्ड्स. The Drayvas are पूर्विक्य्यतिकी मन्द्रस्थामकानदिक्रितिन मन: इत्यापि। Of these स्त्रीम (ether), कान, रिक्, रेक्स. (souls) are सिमु and are incorporeal, so that किया-नक्ष cannot reside in them

सर्वे कार्य... उत्पत्तिमत्त्वात्.—Here the साध्य is नित्वत्व; the Vipaksha therefore would be अनित्य things—but they are included in the subject सर्वे कार्य and therefore the reason does not admit of any counter example (Vipaksha), the reason उत्पत्तिमहरू occurs only in the subject सर्व दार्थ and is thus the too-restricted reason

सावयबार —This again is the too-restricted reason since it is found only in the subject सर्व कार्य further it is not co extensive with the Paskin but पुष्केड्टिश्वाति since some products like the qualities of the soil pleasure pun etc which are produced in the soil being of an abstract and incorporated in auture, cannot have parts (अवस्वत्र)

জাভাষাৰ ইए—As the commentator has well pointed out (upr page 3) has is a reason which is mentioned when he prop it me of mentioning it has passed away (জাভাষা এইটিয়া বাহিন্দ্ৰ হাবি কৰা) for it is inopportune to addice a wifest affect হাবি কৰা) for it is inopportune to addice a row on it prior a conclusion the negation of which is ascer tained by mother and presumably a stronger evidence. The region of the subject i contradicted by means of another proof which definitely priors the negation of the consequence, which the rason is intraded to establish. Thus in sufficient proof which definitely priors the negation of the consequence which the rason is intraded to establish. Thus in sufficient proof which definitely proves the negation of the consequence which the rason is intraded to establish. Thus in sufficient and hit since there is no doubt as to whichter fire i story or serror for 1.5 it claim stort of 1.9 kb. it.

significate—"transplantification to the continuous and in the day to it can be not first up to the meets sty that in the day ton if any ubt not ther must 1 vertex limit to youd which there can be no division in parts. All institutions will be a thered by division to their infinitesimal parts ("transplanting"). If it is not that ease we will have to equate mount Meru with a mustard seed for the parts of the mountain are infinite and so are the parts of a mustard seed they therefore are equal which is a shourd Hence in the division of a thing into parts we will have to stop some where—and that is the atom. Now the very argument which proves the existence of an atom also involves the proof

of its efernality; for if it be regarded as transitary, is would mean that it came into existence without a material cause which is absurd; and hence as the commentator points out it is not a product (तस्त्रोगदानकारणावानल अनुस्पित). Here therefore the inference which proves the existence of an atom also proves its eternality Hence when one says प्रसामा अभिन्ताः that is a self-contradiction, since the very fact of one's having accepted an atom as an existing thing involves also the acceptance of its eternality

P. 33—पुरा पेया—Here since wine is a drink, it is certainly पेय; Hence by पेयत्व we have to understand पेयत्वं नाम सुरायाः पीताया अपापहेतत्वम !

सर्व तेनः etc Moonlight, for instance, is अनुष्ण but fire or the heat of the sun is उष्ण and hence the conclusion अनुष्णस् is contradicted in part of the subject by perception.

P 34-नित्याश्रया उच्चारूप etc. According to Nyava. स्पर्धा is a quality of पश्चिमी, आप तेज: and बाय: रूप and इन of पश्चिमी आप , तेज:; रस of पृथिबी and आप ; and गन्ध of पृथिबी only It is believed by the Naivāvikas that these qualities are even in the atoms of earth पास्त्र or अग्निसयोगन and hence अ-नित्य. Similarly the quality इव in the atom of तेज: is पाक्रम and so अनित्य This is proved by inference for which vide commentary. Hence of the subject from the subj रसगन्धस्पर्भा: some are known to be अनित्य through inference . so that fereign in regard to these is contradicted by inference. The propriety of the several qualifications of the reason, is pointed out by the commentator. Thus mere परमाणवित्व does not ensure that the quality is cternal : for संबोग 13 a quality residing in an atom and is yet non-eternal : hence अप्रदेशवृत्ति which excludes संयोग which is only प्रदेशवास and not surver Yet fare is a quality which resides in atoms and is pervasive in character, but it is non-eternal; to exclude this the further qualification समानजासारंगका साति मिल्य-

lity does not produce something that is homogeneous with itself, for when two atoms which are impreceptible to the sense come together they form a बच्च The duality in the two atoms produces अचुन्दिसम् in the स्पन्न Duality thus does not produce a quality which is homogeneous with itself. In the instance पुरुद्ध all these qualities are found. It is निष्य it is अपन्य or प्रश्निचृति, and it produces oneness which is homogeneous with itself.

प्रकरणसम् — अनिव डाव्ट पक्षसपक्षयोरन्यनरत्वात् । H.re the reason fulfils the first three conditions of a valid Hetu; for sound in प्रसारवहाँगान्यन त am fact its the Pak-ha, all अनिव्य things are the Supaksha and the hetu is similarly present in them: while a Vipaksha (all निव्य things) is obviously not प्रवास्त्र मेरिन्सन कि un in the same way it can be shown that the same reason can prove निव्यन्त of sound thus, निव्यः शब्दः पक्ष-संस्थानीरन्यनरन्वात् , and can be shown to be त्रिक्ष in this latter argument also

विद्धार्थिभागी the contrary but non-discrepant occurs where in one and the same subject can be shown the presence of two homogeneous and mutually contradictory reasons. In तिल चान्द्र, प्रमुखान को अतिल तिल तिल किए स्थान किए किए स्थ

स सञ्ज पुरुषविश्रेषम् etc. But this like अन्यतरासिद्धः is a fallacy that depends upon the peculiar character of the person addressed

In the example given, ether is shown to be both eternal and non-eternal, obvoously it cannot be both, so that one of the twa erasons given must be wrong; if however it is not possible for a person to detect the fault in either of the arguments, and if in his eye both arguments seem to be correct, then since one and the same ether cannot be eternal and non-eternal what he can say is that the arguments are fallacious as the reasons are counterbalanced. This will be are instance of বিষয়োগোলিয়া of these two arguments will be a correct argument while the second (পাৰিবাৰোৱাৰাণ) will be significate instance that the second (পাৰিবাৰোৱাৰাণ) will be significate instance that proves the existence of ether also proves its eternality.

उदाहरण - This is the third constituent of a syllogism, it consists of the statement of concomitance and a similar instance.

P. 36 नद् द्विविधम्—It is further twofold according as one states a positive concomitance or a negative one.

An example before the time of the Buddhist logician Dignaga served as a mere familiar case which was cated to help the understanding of the listener, as in verial eliginary uperation.

Dignigal however converted it into a universal proposition, expressing the universal concomitance of the middle term and the major term. Both Digniga and Dharmskirti have treated the fallacies of the example, the latter giving nine varieties of the fallacies of the homogeneous example, and as many of the heterogeneous example. Our author has closely followed Dharmskirti in this respect.

सायपिकस — Void of conclusion, for an atom is eternal; सायपिकस—void of reason, since an action is not corporeal (मूर्त), समयपिकस—void of reason and conclusion, since ether is neither corporeal nor non-eternal. P 37—सामविक्षण-void of substrate i.e. unreal. अव्यक्तिस्थान स्थान स्थान क्षेत्र कर्मा क्षेत्र कर्म क्षेत्र कर्मा क्षेत्र कर्मा क्षेत्र कर्मा क्षेत्र कर्मा क्षेत्र कर्मा कर्म कर्मा कर्म कर्मा कर्म कर्मा कर्म कर्मा कर्मा कर्मा कर्म कर्म कर्मा कर्मा कर्मा कर्मा कर्मा कर्म क

P 19-বিশ্বনৈত্বাদ্ধ - etc in the concomitance of the negation of coason and conclusion the rule is that negation of coason should be stated first as it becomes Vyāpya [of loss extent) and the negation of the reason next est become sextent with the negation of the reason next est become sextent.

संबद्धारेण etc Eight more varieties of the fallacies of example are given by some, four arising from doubt as regards the presence of the reason or conclusion or both in the example or as regards, the real character of the example in the homogeneous, and four arising from doubt as regards the exclusion of reason or conclusion or both from the example or as regards the real character of the example in the heterogeneous

विवक्तिसानपुत्रवत्-This is the संदिष्यसान्य for we do not know for certain whether this particular prince will be universal sovereign as it is not possible for us to foresee events of the future TYPEY—Application is the establishment by means of comparison with the example of the presence in the subject of the reason which is known to be invariably concomitant (with the conclusion) in the example.

From this it will be clear that the mental operation corresponding to Paramarsha is denoted by Upanaya; for in 741 114 —we compare the subject and the example and declare that the subject is sufficient.

P. 40. বা দ্বিবিখ:—This application is twofold, the affirmative and the negative, a division which corresponds with the division of the example as homogeneous and heterogeneous,

निमान, the conclusion, is the establishment of the pro position containing a statement of the reason. The word स्कृद्धकृत is to be understood as अनुस्थानसृत्य for in तस्याद तथा the word तसान refers to the Hetu and is equal to पश्चम

ने चेदम् etc The author considers objections to the last premie (Nigamana) It will be seen that both Upanaya and Nigamana are the repetition of the hetu and the Pratifia, for the Upanava is no other than a particular application of the hetu while the conclusion (Nigamana) is the same as Pratifia. Hence the Minaimsakas recognized three member. Pratifia, Hetu, Udisharana, while another school recognized Hetu, Udisharana and Upanaya. The Vedintins likewise 1:cognized three premises only but they are not particular as to whether the first three or the last three should be taken. The general opinion outside Nyāya and Vasshesika inclines towards the acceptance of the three-membered Svilonsmi.

साम्याविस्तामान etc. As the commentator finely points out since the process of inference is complete with the statement of the reason and the universal concomitance, the restatement of the conclusion is with a view to show the

absence of a counter-conclusion in the subject. (शिद्धे सति आरंको नियसार्थः इति न्यायात्.)

P. 41 নথা প্ৰথম etc Ascertamment is the demonstration of a thesis by an examination of both sides. Our author has very ingeniously pressed into his service this Gautama aphorism. In his view therefore the Upanaya, तथा बार्च तीजा-विभागितः सन्द sets forth a reason that is favourable to the thesis ( सन्दोदिनयः ), while the Nigamana तस्मान् अनिव्य सन्द sets forth the reason for the non-acceptance of the counterthesis ( सन्दो निवय ). The first therefore is सायश्वमाणीयन्यसार्थ the second आयश्वमाणीयन्यसार्थ the second आयश्वमाणीयन्यसार्थ

Frinamiquiti etc We have thus hown that a Nigamana serves the purpose of a countr-rargument, and thus is a necessary part of the syllogism. Those, however, who reject Nigamana as a part of syllogism, and yet adduce a counter-argument for the demonstration of a thesis are open to reproof by their opponents. The occasion for reproof (जिल्ह्-ल्याच) is आविद्यानंत्राच्या, since their position is that Nigamana is superfluous, and yet they make use of a counter-argument which is the same as Nigamana in the demonstration of a thesis

नियमनार्शिप्रानिपनी etc Besides the proper occasion for a counter-argument is when dissentient views are expressed in regard to the conclusion. A conclusion is not completely established before the fifth premise the Nigamana; it will therefore be premature to state a counter-argument disproving objections to the conclusion. When there is conflict of opinion in regard to the reason being present in the subject, we give arguments to show that the reason is present in the subject. Even so after the fifth premise has established a conclusion, all objections to the conclusion are removed.

— Opinional of counter-arguments.

सोडयम्—This Syllogism is of the highest importance inasmuch as it serves to convince an opponent and helps discussions

বাহিসবিবাহিনা: etc A controversy is one where a disputant and an opponent take different sides. It is further divided into বিদ্যোক্তম and বিশিষ্ট্তম The first is a serious debate carried on by those who seek to establish truth by means of a thesis and a counter-thesis. The latter is a massionate contest where trumpth in arrument is the am

P 42 বন্ধ নীবাদী etc a controversy where a dispassionate sceler of truth holds debate with one of a like intention to establish truth by pointing out arguments in favour of his thesis (বাদশ) and others that vittate the counterthesis (বাদশ) is called discussion (বাব)

ৰ্ষা ৰীন্ধ—Discussion is the opposition of a thesis and a counter-thesis, which either in demonstration or refutation is based on means of proof and rules of logic, which does not contravene the principles of the school (বিদ্যালাবিক্স) and which is couched in the Syllogistic form

Here, for instance, is the thesis of a Naiyāyike अहित आहम His opponent a Buddhist will oppose it by a counter-thesis गांसि आहम. Thus it is necessary that the conflict of opinion regards one and the same topic (अधिकरण) Otherwise as in तिख आहम and अस्थित हुन्दिः there is no opposition of thesis and counter-thesis Secondily, the demonstration of the thesis or the refutation of the counter-thesis must be supported by Pramīna or means of valid knowledge and by Tarka i. e., favourable arguments, thirdly, in the exposition of the thesis the disputant must not advance any argument that contravenes any principles of the school to which he belong to rinstance, in proving the existence of God to a Mimāmsaka, the Naiyāyika ought not to proceed by assuming that God has a body. If he does so, he will be contravening the principle of his school (the Nyāya School) that God is bothless. Lastly, the Syllogistic form of argument is to be used in carrying on such a controversy.

Tarka has two different senses, the one is the later view that it represents the reductio ad absurdum process; so that in this sense it is pointed out that it is of use in refuting the counter-thesis: in the Sutra, therefore, Pramana is connected with साधन and Tarka with उपाडम्म so that it means that the the is is demonstrated by means of proof and the counter-thesis is shown to be untenable by the reductio ad absurdum process This interpretation, however, is rather far-Vetched Tarka is as explained by the Bhāshvakāra a kind of hypothetical reasoning by means of which the real character of an unknown thing is established out of various alternatives that the unknown thing offered It is, therefore, said तको और प्रमाणान्तरम् । प्रमाणानामनुप्राष्टकः तत्त्वज्ञानाय परिकल्यते । In this Latter sense then both Pramana and Tarka are to be connected with साधन and उपाउंच Thus the demonstration and refutation are based upon means of knowledge (Pramana) and up on other favourable arguments (Tarka)

P. 41 is तं प्रतिपक्षहोनं वा etc In case of necessity, however,

P. 41 "3 of strowgriff at etc In case of necessity, however, for the scort of truth, discussion may be held without an opposyment, such a free size of a teacher and his lagouarple, the latter asks many questions to his teacher to know the truth. Here is, therefore, a discussion that is carried on without the opposition of a thesis and counter-thissis.

दत्र विभिन्नीषु etc opposed to the above is the passonnate contest which leads to victory or defeat and in which the sole aim is other some gain, honour or fame and not search for the truth as in a dispassionate argument. The contest is usually between persons who seek trumphs in controversy; but sometimes a dispassionate seeker of truth (Vitariga) may enter the lists, to obbge others and to safeguard truth

from the attacks of such sophists. It is carried on by the disputant and the opponent in the presence of the president (SabhSpati) and the judges (Prikhunkas). It is further divided into two classes, the point of distinction being, whether on not there are both thesis and counter-thesis. In the former case we have wranging (mer) in the latter cavilling (Rever). The necessity of such contests which are manifestly misleading or at least not meant for truth, is pointed out by the Stitrakära. Wranging and cavilling are necessary to keep up our zeal for truth as a fence of thorns is necessary to safeguard the growth of seed

वयोकापपम etc Wrangling is the demonstration of one's thesis and the refutation of a counter-thesis by means of quibbles, futilities, and reproofs, and such other means previously stated as are in place in wrangling, येथीकीपपन्न as explained by our commentator (vide page 44) means in wrangling the demonstration or refutation is not based upon Pramana and Tarka and hence they are अनुपुष्ठ in the present case: while what is उपपत्र or proper is the opposition of these and counter-thesis (प्रमुचिपअपरिग्रह) and the demonstration and refutation of the thesis and the counter-thesis resnectively Whereas in a serious discussion (Vada) there are excluded all the means which appertain to sophistry such as auibbles, futile objections and occasions for reproof, in Talpa and in Vitanda one may make use of whatever logical or illogical weapon comes to hand. They are the stock in trade in these latter

P. 44 বিশেষ্য:—Cavil consists in mere attacks on the opposite side. The opponent here does not seek to establish his view; he merely attacks the thesis of the disputant. In স্বাৰণ, however, there are both thesis and counter-thesis, each one of the disputant and opponent trying to establish his view and refute that of the other. Thus we have:—



জন্ম is the opposition offered to a proposition by the assumption of an alternative meaning lt is threefold, in respect of words, in respect of genus and in respect of the secondary use of words (or metaphor)

Of these ব্যৱহৃত consists in wilfully taking a term in a sense other than that intended by the speaker who has happened to use it ambiguously

P 45 বন্ধ্যমন্ত্ৰিপূৰ্ণ etc If an opponent resorts to quibbling in this fashion, the occasion for reproof called **সম্বিশ্বাই** should be pointed out to him. he is opin to reproof either because he has not understood the intention of the speaker, or because he does not know what proper answer to give (রন্ধ্যমন্ত্রিশ্বার, etc.) and so resorts to quibbling in the last resort or because he wilfinilly misunderstands his opponent through mutual opposition (বিশ্ববিশ্বাই)

संभवतीऽर्मस्य etc quibbling in respect of a genus consists in asserting the impossibility of a thing which is possible, by connecting it with a wide genus. Some one exclaims "Here is a learned Brahmin knowing the four Vedas." The Nyā-yavādin, however, points out that that is nothing unusual with Brahmins, whereupon a quibbler says. "No! it is not so, for there are the माझ (सस्कार्द्धाना माझाना) Brahmins who do not know them." The quibbler here assumes that the Nyā-yavādin has given माञ्चल्य as a reason (किश्व) of जनवेदासिह्यस्व

and thus he points out that there is no invariable concomitance of Minimal and Tag Tairling, for there are the Minimal who are Brahmins and yet are devoid of the knowledge of the four Vedas. The Hetu therefore is Anaikāntika. While therefore the Nvāyavādin was speaking of a Brahmin in particular and of Brahmins in general the quibbler havin kirstood timm as zocaking of the whole class of Brahmins. Thus he has connected the Brahmin with the whole class (Minimal) and thus shown the impossibility of the know ledge of the four Vedas in Brahmins by opining out the Vrātyas as an exception to the rule. The same occasion for reproof (Minimal) should be pointed out to him. For the point of the speaker was that it was no wonder that one especially a Brahmin should know the four Vedas in finite crops in an excellent roe field are not a matter for wonder.

P 46 ব্যব্যাস্থানী etc Quibbling in regard to a metaphor consists in denying the proper meaning of a word by taking it literally as when a person has said স্থা স্থায়ালৈ the quibbler points out that it is the people (seated on those scrifoldings) that are crying loud and not the scaffoldingthemselves as they are mammate things. He is open to the same kind of reproof ( অসমিসাধী) for in ordinary usage as well as in learned discourses (Shāstra) we find that words are used both ways in their primary sense and also in a secondary sense

जाति —Gautama defines it as साथ-पंदेश-पाँग प्रश्नवस्थानं जाति ।
Futility consists in offering objections founded on mere similarity or dissimilarity of According to Bhāsarvajna it is the opposition offered by an opponent after the statement of the reason by the disputant with a view to put the disputant on a par with himself As for instance, after the disputant has stated the grounds of his inference in the proposition weightighting practing of a proposition.

The opponent not seeing any

weak point in the argument, these to raise futile objections by pointing out that if sound is not eternal like a pot, even like a pot it must be corporeal and so on. Here the motive of the opponent is to make the position of the disputant equally week, "If you (the disputant) are unwilling to concede my (opponent's) point (或可) Fag.) I can show that your position (或可) fag.) sequally week.

निमहत्त्वान—an occasion for reproof is a statement that will lead to one's own defeat In argumentation if a man makes a statement that is fatal to his position, here he himself spoils his own case

P 47 बहुबक्षानयों etc There are in fact twenty-four kinds of such futle objections which are enunciated in (शी. स् ५-१-१) out of which Bhāsarvajña here considers only sixteen kinds.

साधर्म्बवैधर्म्याभ्यास्पसंहारे etc If ægainst a conclusion based upon similar or dissimilar example one offers a counter-conclusion based upon the same kind of example. the opposition is called, "Balancing the similarity or dissimilarity" In the proposition शब्द अनित्य कतकत्वात घटवत the opponent says that the conclusion (अनिखन) was arrived at by an argument that was based upon the similarity of शब्द with बट, in point of कृतकृत्व, it is possible to come to an opposite conclusion (निस्तर ) by an argument based upon the similarity of sies and siles in point of size or in the same proposition the conclusion ( selected ) was arrived at by an argument based upon the dissimilarity of size and आकाश; it is possible to arrive at an opposite conclusion (निस्-ৰ) by an argument based upon the dissimilarity of চাৰত and बर; for one is अमूर्त and the other is मूर्त and hence both are unlike each other, since us is known to be sifest, ses which is unlike it, must be निस्य

अविनामाबिन: etc. This however is no objection since

only such similarity or dissimilarity between the subject and example as exhibits a universal connection between tiself and the conclusion can be a reason in argument. In the proposition खन्दोजिल इनस्तान प्रवस्त — it is not any point of similarity betweer the subject खन्द and example पर that can be the basis of any inference but the point of similarity which can lead to a conclusion is grafted, because it is found to be universally associated with the conclusion (अतिसदान). In the stock example पर्वती बहिमान प्रमानवान महानवान — our inference of fire on the mountain is based upon धूम which is common to subject (पर्वत) and example (महानव) and which we know to be uninversally connected with fire

P 48 सामाब्द्यान्तर्यो etc. Owing to varying attributes of subject and example, or owing to both (subject and example) standing in equal need of proof, we get six varieties of futile objections—उत्कंपतम, अपकर्षतम, बर्म्मसम, अवर्ण्यसम विकारमार्थम, आपायसम

Here as pointed out by the commentator, the Sūtra has mentioned two grounds of such futile objections (i) धर्मनिकरण, (i) उमयसाय्यत, of these धर्मनिकरण is the ground of the first five varieties and उमसमाध्यत is the ground of the last kind

उरुष्ट्रंस — This is opposition based upon ascribing to the subject an undesirable attribute of the example, while squared is excluding or denying a desirable attribute of the subject. Thus in proving the non-eternality of sound by its comparison with a jar in point of general, the objector says that since like a jar sound is अतिरा, so even like a jar it is सामान्य I, if, however, you do not admit that it is सामान्य then we too cannot admit that it is सामान्य then we too cannot admit that it is अतिरा Here then he ascribes to the subject (sound) an attribute (सामान्य of the example which in fact does not belong to the subject

(sound) and which if accepted would contravene the theory of the Nyāya school that sound is not सावश्व For they argue सावश्य market mans अववश्यद्वीयावन्यत्व is being created by a combination of parts. When we utter words we observe that there is sequence of splables, so sound or words no doubt consist of parts, but it cannot be said that a sound or a word is a combination of parts, for when we uttu the word Rāma not all the syllables are simultaneously in contact with the auricular organ, but the syllable that is first uttered is lost as soon as a subsequent one is uttered In a thing that is made up of parts—all the ports must be over sent simultaneously.

In अपक्षेत्रम the objector on a comparison of a jar and sound points out that since like a jar sound is अतिर, so even like a jar it must be अध्यावण inaudible, if, however, you deny that it (sound) is inaudible, then we likewise refuse to accept sound to be अतिरय In this the opposition consists in denying to the subject its proper character that of audibility in sound (हर्श्यानिवृति)

In क्षण्यस्म the opponent points out that in the proposition प्रावदीऽनित्य कृतकरात् प्यवत — the predicate (अनित्यत) is presumed as possessed by the रहान्य पर, whereas it is regarded as a questionable character of the subject (शब्द), or that whereas अनित्यत is regarded as तित्व in the रहान्त, it is regarded as साम्या in the case of the Paksha, but why this difference ' If अनित्यत्व is क्या (questionable) or साम्य with reference to the रहान्त, if to the above you say that at this rate there will be a re-

If to the above you say that at this rate there will be a regressus ad infinitum for the character of every **TEURT** will be called in question, and hence the **TEURT** must be regarded as **STEUR** or that in regard to which a particular character cannot be doubted (or is **FRE**) we can as well ask why the same consideration be not extended to the **Paksha**? If **MFRE**[FRE] is বিৰু in the হয়ালা it is likewise বিৰু in the Paksha (ছাৰু). So that there is no necessity of any অনুৱাদা based upon ক্ৰাক্তন. The ধনাৰবাৰ comes in m this way when the proposition is stated আন্তঃহিনাৰ ক্ৰাক্তনাৰ ঘৰনাৰ epopenent says that the states another proposition adiabate a specific part as expected by which অনিবাৰণ has as yet to be proved. So the disputant states another proposition adiabate greening user to prove the offering of up, still the oppopenent points out that the tফ্ৰালা যে is likewise a बुख्य and so on; so that there will be no end to such a series of propositions.

In विकल्पसम the opponent points out that just as spite of the similarity of हान्द and मुट in point of हुन्हान्द there is scope for difference between them as one is अमृद्ध and the other मृद्धे, even so spite of their similarity in point of हृद्धान्द there is scope for difference between them in point of हृद्धान्द there is say be तिरूप and the other sideral this since there is an alternation of other attributes (मृद्धान in the one and अमृद्धान in the other) even so there is an alternation of these attributes as well—if मुद is अतिरम्, अम्ब may be तिरम्

प्रशेषासुस्तर् etc This, however, is no opposition because there is a difference between the subject and example, although a conclusion is drawn from a certain equality of their characters. All these futile objections are based upon the false supposition of a complete equality of the subject and example,

Though there is an equality of subject and example in certain characters there is indeed a great difference between them in other characters. Yet spite of variation of attributes of the mountain (श्रष्ठ) and kitchen (श्रष्ठान्त) we find that it is possible to draw correct inference (of श्रष्ठान्त) from their equality in one particular character (श्रष्ठान्त) if the futulist denies that any conclusion could be drawn from an equality in a particular character he will be contradicting general experience and will have put an end to all kind of inference

P. 50 प्राप्त्यप्रामिससी-If the reason is co-present with the predicate, there is no difference between reason and predicate owing to their mutual presence, if they are not co-present there will be no inference owing to this mutual absence. Thus the futilist asks-In the stock proposition पर्वतो बहिमान धूम-बत्यात do you regard that the reason smoke proves the conclusion fire by being in contact with fire or by not being in contact with fire? If the first, why then regard fire as the साध्य and smoke as the साधन ? It can as well be said पर्वती धम-वान कहिमत्वात, since both वहि and धम are co-present on the mountain, thus there will be obliteration of all distinction between reason and predicate 
If on the other hand it is said that the reason भूमवरन is not co-present with the conclusion (बहिमल) then in such a case there will not be any inference at all, just as there will be no fire if it is not in contact with fuel

चदारिकिष्मि etc This objection, however, is futtle, since we know that in a jar both effect and cause are co-present, and yet we have the effect (jar) and in oppression of persons by spells, we know that the cause (spells) and the effect (पिंडच) are not co-present, and yet the effect (पिंडच) takes place Thus it is clear that a thing is accomplished sometimes by the cause being in contact with the effect, or by its not

being in contact with effect. Thus whether the cause and effect are mutually present or absent, the characters of effect and cause are peculiar to particular things, so that there will not be any obliteration of distinction between effect and entired as the futilist has shown, the character of effect as the entired in reference to fire, and the character of effect as the effect in reference to Equation and the character of effects as the effect in reference to Equation of all means of knowledge.

प्राप्तरापते कारणामावत् etc —If one opposes an argument by pointing out that the reason could not have been an attribute of the subject before its production, the opposition is called अन्तराप्तिसा

P 51 Thus to the argument "হাল্বীডনিল্ কুলক্লোব্" the futilist's objection is that (কুলক্লা) the reason had not any connection with the subject (জ্বাত্ত্ব) before the latter was produced, and therefore the latter (জ্বাত্ত্ব) before it was produced, was not a product, was eternal. The answer is that we are here dealing with জ্বাত্ত্ব only when it is produced and not before it is produced. In fact a word does not at all exist before it is produced, so that to say that word is Preq because it is not gette before it is produced is simply absurd.

श्रेकाल्याविदे etc—ss opposition which is based on the reason being shown to be impossible at all three times. Thus the futilist asks, if the reason precedes the predicate, how can you call it a reason in the absence of the predicate at which does not exist (when the conclusion is being proved) be the reason? (If it succeeds the predicate what could be the use of it if the predicate existed already?) If they exist simultaneously how will it be possible for us to determine which is the reason and which the predicate established by the reason, since both are found together? Thus he has

shown the reason to be impossible at all the three times because it cannot be prior to, subsequent to or simultaneous with the predicate

ज। हेदुत: :-This cannot be any objection because a predicate is always established by a reason

The objection was based on the ground that since Sūdhya and Sūdhana are relative, a Sūdhya cannot be a Sūdhya in the absence of the Sūdhana, and a Sūdhana cannot be a Sūdhya in the absence of the Sūdhya, similarly if both are present there will be no evidence to prove which is which, so that there is no such thing as a Sūdhana or a Hetu. The answer however is that experience teaches us that a Sūdhya whether it is a product or a thing that is knowable, is produced or known by means of a three (material cause or perceptual cause)

अष्ट्रवादिष्टिकोण —If it is maintained that there is no such thing as a Sadhana or hetu, there will not be any activity on the part of people. In accomplishing one's purpose, one always looks to ways and means, if, however, there are no waysand mean—all activity will at once stop.

P 52 সন্বিধ্যানুষ্থাবি — Besides the objection that is based upon "the impossibility at all three times" ( বৈজ্ঞান্ত্ৰ বিশ্বি ) is itself open to चैकार्यानिद्ध Thus the Siddhamur retorts "Well II", Sis your objection raised before the statement objected to or after it or simultaneously with it? If the objection is prior to the thing objected to, it cannot be an objection, if the objection is subsequent to the thing objected how can that be a thing objected to in absence of the objection? If both are simultaneous, there is nothing to prove that the one is the objection and the other the thing objected to".

स्ववननेव-Thus by your own argument you have shown the impossibility of the objection, and admitted the existence of the Hetu a non-different in respect of the possession of a certain property on account of their possession in a certain property or account of their possession in common the property connoted by the reason, then all things are mutually non-different in respect of the possession of every quality on account of their having in common "existence"

Thus if a jar and sound are regarded as non-different in respect of non-eternality on account of their both being products, then all objects will have to be regarded as mutually non-different, inasmuch as they share one common attribute—that of existence (EagN)

with the answer is,—If non-difference in all respects is maintained, such a position is untenable since it is contradicted by actual facts or by Pratyaksha. If it is maintained that all things are non-different in respect of non-eternality, it will be opposed by inference and Verbal authority, if, however, they are maintained as non-different in some particular like knowability such an argument will be futtle since it will be proving what is already proved

The objection is based on the false assumption that if two things are similar in some one particular, they are similar in any other particular. But such an argument is fallacious. We cannot maintain that all objects are non-different in respect of any character whatsoever, since clearly on empirical grounds we know objects to be different. If the aim of the opponent is to show that they are non-different in respect of non-eternality, we know from inference as also from Shrut texts that there are things that are etenal and things that are non-eternal And if the opponent wants to prove that all objects are similar in some such character as knowability its, no opposition, since such an argument is acceptable to us as knowability has an extension equal to that of existence.

ground that we know the character of the subject even without the aid of the reason. The futilist's argument is that the reason सामक्यल is hardly necessary to prove that a particular object is a product, since it is not invariably present in all products and since even without it objects are known to be products, cognition is a product in which सामक्यल is not found since commton is incorporeal.

P 53 सम्बोधिक et This, however, is no opposition since a reason like smoke is seen to be valid even though it is present in part of the Sapaksha Similarly in the present case the reason सार्वस्वव्य is present in a part of the Sapaksha and absent from a section of it like "Orginition etc." But that does not mean that it is incapable of proving the required conclusion

and raffe etc. If it to be asked "how then are cognition and such like proved to be products"? The answer is that their character (being a product) can be ascertained through other means as well. And the means of proving cognition to be a product is time—that in the absence of any causes for its non-apprehension it is not apprehended either before or after its production.

Here therefore we could adduce different reasons to prove the same conclusion, since it is not necessary that an effect will have one and one cause only

P 54 अनुष्यक्रियसम् occurs where against an argument proving the non-existence of a thing by its non-perception, one offers an opposition aiming at proving the contrary by the non-perception of the non-perception

The opponent argues 'if the non-perception of cognition both before and after its production proves its non-existence, then the non-apprehension of this non-apprehension prove the non-existence of its non-existence, so that it will follow from the preceding that there is the non-existence of the

non-existence of cognition s. e. that cognition exists both before and after its production, which conclusion will be fatal to the view that cognition is a product  $(\overline{std})$ 

अनुपद्धमा etc. The reasoning through non-apprehension is not sound because non-apprehension is merely the negation of apprehension

নান্দ্ৰীনি স্থান etc Non-apprehension is the knowledge of the negation of an object—this knowledge by its very nature has a positive character as every one well knows. Hence the non-apprehension of non-apprehension is inconceivable. There are internal perceptions of such form as "I know" "I do not know," "I have a doubt," etc. proving that we can perceive the non-existence of knowledge as its existence Non-perception itself is perceptible—and as such there is no non-perception of non-perception.

अनित्यसम—If one opposes an argument by attributing eternality to all non-eternal things on the ground that noneternality is eternal the opposition will be called अनित्यसम

The dilemma is of this form—does non-eternality abde in sound eternally or for a time only?—if the quality of non-eternality abdes in its substrate sound for ever, then since a quality does not exist without its substrate, it follows that sound is eternal, if on the other hand it is said that the quality of non-eternality does not reside for ever in sound, then the conclusion is obvious that when non-eternality does not reside not reside not reside not set of the sound—sound is eternal.

P 55 শ্বনিবেৰেন্দ্ৰ—etc By accepting non-eternality to be for ever present in sound you have admitted sound to be always non-eternal The eternal and the non-eternal are mutually incompatible, you are, therefore, precluded from saying that sound is eternal since you have admitted it to be for ever non-eternal

अनम्युपगमे-Your argument to prove the eternality of

sound was मुक्ते तिला अनित्यलम्स मर्वचा सहावान् Now if you say that non-eternality is not for ever present in sound (अनित्यलं सर्वच नास्तांति) then clearly enough the reason that you have advanced to prove the eternality of sound viz अनित्यलम्भ सर्वचा सहावान् is one that is denied of the subject sound so that since the reason is unreal (अविद्ध) we cannot arrive at the conclusion that yound is eternal

प्रश्वसाथ etc—The argument of the futhist was that since non eternality is an attribute of sound and is itself eternal it follows that sound also must be cternal as the substrate of an eternal quality. From the eternality of the attribute he argues to the cternality of the husbitate. But it is not right to reason thus. For non eternality is of the nature of negation (प्रश्वस) so that its presence does not prove the presence of sound its substrate As the commentator has well put it (अवास्तवको हि यमी विरावधी न भवति त दिशानासको स्थि सभी विरावधी न भवति त दिशानासको स्था सभी का स्था कि स

एतेन etc. In this manner (by the exposition of a few types of such futile arguments) it is possible to refute all futile arguments like the following the notion of otherness (अन्यन्य) cannot be muntained since otherness itself is non different from an object (आत्मन अनन्यन्यात् आत्मन here stands for ब्यन्तिक्स)

We have upto now dealt with various futile arguments many of which were dilemmas and a few trilemmas We shall consider one more dilemma. The Jativadi asks What do you mean when you say that a पट is different from पट ? Is this difference (अन्यान) distinct from a पट or identical with it? If this अन्यान is identical with up then clearly enough अन्यान does not exist separately and the notion of difference between objects therefore cannot be maintained

If on the other hand it be said that अन्यत्व is distinct from a ष्ट then it will mean that अन्यत्व is अन्य from ष्ट i e to say we shall have to interpose an अन्यत्व between अन्यत्व and षट Then again this new अन्यत्व will be अन्य from षट and this 'n new अन्यत्व is interposed between the first interposed strarga and पट and in this way there will be an ad infinitum ingress so that it is not possible to say that a षट is अन्य from a पट.

The dilemma is set forth in a slightly different mani er by our commentator for which vide page 55

ानिस्तान्तरात्- Ihough according to varying need we ap ply different names to in object yet on that account it is not possible it deny the nature of n object. Thus the futilist starts with the query श्रीद्र अन्यान उन्यति तत् स्वराम् अन्यत् तत् स्वरान्त ता ता to how that both alternatives are unacceptable. The answer is that whether you say that a श्रद is अन्यत् in respect of a प्रद, or whether you say that a श्रद is अन्य in respect of a प्रद, or whether you say that a श्रद is अन्य in respect of a प्रद, or whether you say that a श्रद is अन्य or safera yet it is अन्यत् or respect of itself. So that even though according to varying circumstance a श्रद is अन्य or अन्यत् yet its real nature can never be denied that in respect of itself it will be always अन्य while in respect of a var it will be always अन्यत् while in respect of a var it will be always अन्यत् while in

P 56 মুখালানি —The Jatis are too numerous to illus trate even the Sutras do not exhaust them the twenty four varieties serve as specimens only

निमहस्यानानि —These also are countless in number owing to numerous ways in which a conflict of opinion may arise or owing to numerous forms of ignorance

সনিবাহানি — 'Spoiling the proposition occurs where one makes a damaging admission of the character of a counter example in one's subject

In the example given in the text the Vadin admits that

since sound is incorporeal like ether, it is eternal like ether thus by this admission of eternality which is an attribute of the counter-example in his subject (sound) he spoils his case; for he wants to prove that sound is non-eternal

P. 57 प्रतिशास्त्रम् — "Shifting the proposition" arises when a proposition being opposed, one tries to remove the opposition by importing a new character to the subject, or introducing a new character in the proposition

When the argument सर्वमित्तरं सत्यात् is opposed on the ground that no similar instance could be pointed out as the nature of "all" precludes such a possibility, the Vādin tries to narrow down the sphere of the Paksha by introducing a new character in the proposition and he says that by "all" he means विचादास्परीमृतम् सर्वम् १ e not anything and every thing whatsoever, but every thing that is the subject of discussion. This virtually means that since his original proposition could not stand he had to present it in an altered form

तदर्भ इति—the words तदर्भ in the Sütra mean प्रतिषेधानिवृत्यर्थ i e for removing the objection on the analogy of the idiem मक्षकार्यो भूम where the words मशकार्य mean मशकार्वे smoke for files i e smoke for keeping off files

प्रतिशासिरोध—" Opposing the proposition " or ours when a proposition and the reason urged are mutually opposed. In the proposition "a substance is different from a quality because they are not found separately," the reason is directly opposed to the proposition This, however, is not an example of the contrary reason (विरक्षेत्रवासाह) because in this case the contradiction is known as soon as the proposition and the reason are set forth, while in the latter, the contrary character of the Hetu is realised only when one has known the Vyapti

P 58 प्रतिकासन्यास—A Proposition being opposed, if one

totally disclaims it, it will be called "renouncing the proposition."

हेलन्तरम्—A reason of a general character being opposed if one attaches a special character to it, it will be called "shifting the reason."

P 59 জ্বান্বং—" The irrelevant" consists in setting aside the topic under discussion and introducing one which is not relevant

निर्यंक—' The meaningless' is an argument which consists of a serial combination of letters

Pages 59-60 परिषद्मतिचारि etc "The unintelligible" is an argument which although repeated three times is understood neither by the audience nor by the opponent. An argument becomes unintelligible either because the disputant uses out-of-the-way words or be enunciates the argument too hurried-by, this serves him as a cloak to hide his ignorance and henc he deserves the reprimand of the audience.

अपार्थकम्—"The Incoherent" is an argument which conveys no connected meaning or account of the words being used with ut any syntactical order

अप्राप्तकालम्—"The mopportune" is an argument the parts of which are mentioned without due requence

हीनम्—"The defective" is an argument which lacks in any one of it' proper parts, while "the superfluous" consists of more than one reason or example

P 61 ব্ৰবজন্ম—" Repetition "is an argument in which except in the case of reinculcation, the word or the meaning is repeated again. Repetition is not a fault when it is done for the sake of reassertion or emphasis as in নীৰ্বা কান্যবুধা মন্দ্ৰবৃত্ত মুখ্যা মন্দ্ৰবি বুলি Dadju I 6

पुनरेबस्—The redundant occurs wher what is implied is again stated in words, as for instance, in an Anvayavyatireki Hetu, every body knows that it is possible to adduce

both a similar or counter example, and hence the mention of one, does imply the mention of the other In discussions brevity and precision should be the rule. If one goes on multiplying examples or enters into irrelevant divagations there will be no end to the argument

P 6 विज्ञानस्य परिषदा etc "Non-repetition" is an occasion for rebuking an opponent when he does not repeat the argument of the disputant although the latter has repeated it three within the knowledge of the audience. When a nerson wishes to refute an argument, he must first restate it and then proceed with his criticism, if, however, he begins his criticism immediately after the disputant has stated his view, it is very difficult to know the drift of his attack since he has not stated the argument against which his polemic is directed.

अविज्ञानार्थम् etc 'Ignorance' is an occasion of rebuke which arises from the non-understanding of a proposition

क्याम-युपेत्व etc "Non-ingenuity" consists in one's accepting a challenge for disputation of an adversary and yet remaining silent when the disputation is begun

कार्यव्यासंगात् etc 'Evasion' arises if one stops an argument under the pretext of a pressing business

P 63 सतावुका—'The admission of an opinion' consists in charging the opposite side with a defect and vet admitting that the same exists in one's side as well

पर्वनुयोज्योपेक्षणम् 'Neglecting the censurable' consists in not rebuking a person who deserves rebuke

P 64 निरतुयोज्यातुयोग —Reprimanding the non-censurable consists in reprimanding a person who does not deserve the reprimand

अपसिदान्त "Deviation from the tenet " consists in a person's departing from an accepted tenet in the course of his disputation The Mimāmsakas do not admit the Godhead. Hence an argument a Mumämsaka must not depart from this accepted tenet of his school of he says that a sacrifical rite is gratifying to God who grants you your desire when so gratified—he is clearly open to rebuike on the ground of his deviation from the tenet of his school

P 65 हेलाभासा etc —The full cres of reason also are occasions of rebuke they have been already discussed

ऐतन from t its its should be infilted that words of foulabuse, or a slap in the free or playing up on musical instruments being of no use in disputations proper—lay a person open to the reproof of his opponent. In the नियमक्षण both the parties to the dispute, that themselves that they would carry on the dispute in Sunskrit or in verse and so on अवसंबंद or a grammatical error in such a case will be an unhappy mistake for either of the parties.

## Third Parichheda

P 66 समयवलेन It is the means of indirect right appre hension through the force of convention समय here means and that each word has a significance whi has the convention made by man or God that uch and such a meaning should be understood from such and such a word (अस्मात्शब्दादयमधी बोद्धव्य इति) It is knowledge of this convention or its remembrance which is the proximate cause of verbal knowledge. In inference it is the knowledge of invariable concomitance between the middle term and the major term whi h leads to interential sudement and this connection of middle term and major term is in the nature of things (स्वाभाविक) and so cannot be altered by man. But the relation between the convention of a word and object signified is not a natural and therefore unalterable relation at may happen that one word might signify altogether a different object if setting aside the old convention—a new one is established. Thus अविनासाय differs from समय, and consequently अनुमान from शब्द

It is two-fold—one where the thing signified is perceptible and the other where it is not so "स्वीकारों बेरी as a sentence which signifies what is imperceptible, while बचारतीर कालीर वरित is सूत्रातें. Now the authority of sentences that signify what is perceptible is established by their power to incite men to action. As knowledge gained through perception is proved to be right by means of the very object perceived, so the knowledge gained through verbal authority is proved to be right by means of the things ignified. For instance when a person says नवारतीर काली विशेष काली विशेष before the knowledge gained through his words will be proved to be correct when another person that was thus addressed by him goes to the river bank and finds fruit.

P by अद्यार्थानाम etc. In the case of दशार्थ आकार the truth will be vouched for by facts as we find them. But in the case of अरशार्थागम as the sentences स्वर्गकामो यजेल etc. we do not know whether the knowledge gained through such a sentence is correct or otherwise, as it cannot be put to the test of experience. In such cases where the truth of the sentence cannot be vouched for by the testimony of facts, the reliability of the person uttering the words, is the proof of the correctness of the knowledge gained through his words Thus sentences like पत्रकामो यजेत are known to be authoritative since it is found that a son is born to a person when he has performed the required sacrifice. from this we know that the person who spoke those words is throughly reliable. since he could prophesy things unseen. Therefore in the absence of any reason to the contrary-all words spoken by him are inferred to be authoritative

Pages 68-69 The authority of word is thus known through inference. It cannot be argued that words are authoritative because they are eternal for in the first place there is no rule that because a thing is eternal it is authoritative. We know that the sense of hearing and the internal sense(the mind) are eternal and yet on that account we cannot say that the knowledge gamed through these is correct and authoritative; for they are known to produce incorrect knowledge and doubt. Secondly it cannot be proved that words are eternal—by any of the means of proof. But there are many inferences to prove just the contrary \*e\* that words are non-eternals. Thus the inference देवलाक्षां संदेशवाल का availation of the Veda as of ordinary words—and hence that words are produced and as such are non-eternals.

सर्वशेषकाञ्च etc If words are eternal, they will be ever apprehended or never apprehended, for if it is granted that words are perceptible by the auricular sense, then words being eternal are pervasive and therefore will be ever in contact with the auricular sense, they will thus be ever-apprehended; if on the other hand it is said that they are imperceptible to sense-organs, like atoms, then it will follow that they will never be apprehended. So that words will be apprehended eternally or will never be apprehended at all No reason can be pointed out as to why they should be apprehended only for a time.

হাবিশ্বসভাশাৰাল্ etc. If it be argued that we do not apprehend words because the mamifesting cause (বাদিবলৈছা) of words is absent, that we reply is not true since such a mamifesting cause is not mentioned The Mimāmsaka insists that words are eternal, and to explain why words are only for a time apprehended he invents a manifesting cause of words. Thus just as an object though existing will not be known to us in darkness but the same will be manifested to us in the presence of a manifesting cause such as light, even on the

same analogy, words though eternally existing are not apprehended by us in the absence of a manifesting cause. Hence the argument that words will be apprehended for ever or no-apprehended at all, falls to the ground. To this the Naiyā-yika replies that this will be true only if such a manifesting cause is conceivable.

P 70 बादुनंबोग etc If it is argued that contact with waves of wind is the manifesting cause of sounds even that we reply will not be right since in that case all sounds will be simultaneously perceived

সীৰ্ম বামৰ etc For in the perception of objects that are proximate in space and capable of being perceived by the same organ of sense-perception, the ear being an organ of sense like the eve, is not susceptible to certain fixed impressions only

If there are five or six objects before us which are capable of being perceived by the eye, all these five or six objects will be revealed to the eye, by a mainfesting cause such as light, and not that only one of these will be perceived Even so there is no reason to say that when all sounds are present to the ear, why only one particular sound be revealed by the mainfesting cause (contact with wind) to the ear

P. 71 शब्दा वा et or sounds are not susceptible to fixed impressions since they are simultaneously in contact with the organ of sense-perception and are perceptible by the same organ of sense-perception. This virtually proves the same as the preceding inference. Since there is no reason to behave that the manifesting cause will reveal only particular sounds to the ear, it follows that all sounds will be simultaneously present to the car.

उत्पत्तिकोइपि etc If it be said that the same defect can be pointed out in the view which holds that sound is a product, we reply that it is not true, since as is shown in the familiar

cases of a lump of earth and a lamp there is difference between a manifesting cause and a creative cause

The objector then asks, since waves of wind [qqq] are the cause of word, how is it that the waves of wind produce a particular sound, and not all sounds? The answer is that it is possible to produce a desired sound through waves of wind and not all sounds. A lump of earth is the material cause of a jar, so that it is possible to produce from it a particular jar of desired size and volume, but a lamp is the manifesting cause of a jar, so that it is not possible that the lamp will reveal only that particular jar and no other thing in the fiftee of sound, it is possible to make use of it for the production of a particular desired sound only. But if the qqqqqqq is regarded as a manifesting cause of sounds (qqqqqq) is regarded as a manifesting cause of sounds (qqqqqq).

पुत्रमेदानि etc It is probably under the influence of Jain logic that our author rejects companison as a separate means of knowledge, herein he differs from the normal Nyāya view as expressed by the Sūtrakāra. The number of means of proof varies between one to ten in the different schools of thought. At one end we find that the Chārvākas reduce all means of proof to perception alone, the Vasshesikas accept two, perception and inference. Bhāsarvajfā, the Jains, Sāmkhiva and Yoga accept three. The Nyāya as represented by the Syncretist school adds compansion. The Mimāmseka and the Vedānta view add presumption to the four of Nyāya and save Prabhākara, also non-perception (Abhāva). Tradition (Authiya) and Inclusion (Sambhava) were regarded as valid by the Paurāmikas who thus raised the number to eight. A mith Gesture was added by the Tāntrikas, while

a tenth one elimination (Parishesha) was also regarded as a separate means of proof by some Mīmāmsā authorities

P. 72. বৃষ The author here considers three different views regarding the precise nature of analogy or comparison, first of the Vridhanaujšiyla the second of the Minifimsaka as also of the Vedäntin and the third of the Jaratinaujšiyla including Udyotakāra The word Upamāna is used rather loosly meaning both analogy as an instrument of knowledge (Pramāna) and the resulting Judgment is (Upamuti)

व्यानीर्दे तक्य —A person is told by a forester who is worthy of credence that a Bos Gavaeus is like a cow On entering a forest the person soes a strange animal and remembering the words of the forester realizes its similarity to the cow. The knowledge of semblance is the result, but this scarcely requires a separate means of proof, as the words of the forester could give the same knowledge; hence if this were set up as a separate means of knowledge because it expresses a comparison than every sentence owing to the peculiar character of the judgment that it expresses, will have to be regarded as a separate Praimana.

अमेन सहसी etc. The Mimämsä view dispenses with the previous information as to the likeness of a cow and a Bos Gavaeus. The judgment arrived at is "The row in my house is similar to the animal I now see." The distinction between the former and this latter tower is obvious. In the former we have गोनिक्शितगाववार्यक्षक साह्यव्यानम् while in this we have गववार्याक्षशितगाववार्यक्षक साह्यव्यानम् while in this we have गववार्याक्षशितगाववार्यक्षक साह्यव्यानम् while in this we have गववार्याक्षशितगाववार्यक्षक साह्यव्यानम् while in this we have गववार्याक्षशितावार्यक साहय्यानम् or that the or-relatives of comparison are reversed. Now this is not perception since the cow is not presented to the sense at the time the judgment is formulated, nor is this verbal testimony, for this involves only the perception of semblance; nor is this inference or mere memory, as the mental process, modved is different and as the semblance is not remembered.

न । तस्य स्यक्तियार—This however is no other than remembrance, for the perception of the cow also involves the perception of her semblance to the unknown animal, for the semblance is inherent in the cow. When therefore the cow is known the semblance also is known. The semblance is not produced in the cow when the Bos Gavaeus is seen and known, but the already present semblance becomes more defined at the sight of the animal. If there were no semblance in the cow then there would not have been the cognition of semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of the semblance of a Bos Gavaeus to a companion of a Bos Gavaeus to a companion of a Bos Gavaeus t

নির্থিকটোর etc When we perceived the cow we perceived her likeness, but this knowledge of likeness is one wherein one of the correlatives of the likeness is unknown Now साहम्य is a relation between two objects there will, likeness one howledge of semblance until actually both are known. How can it be said that there was knowledge of similarity when one of the object: remains unknown? The answer is that the knowledge is निर्विकर्णन or abstract अञ्चल-प्रतिदात्तिसंचर्षपूर्वम् i e wherein the महित्याणी of the relation is unknown, and hence it is that when at the sight of the familiar cow wo perceive semblance in the abstract we have no cognition of the apprehension (उपराज्यामानः) of the unknown annual

P 73 विर्विद्धरकीरव्यमान etc The author now considers an objection When we saw the cow we had knowledge of semblance in the abstract When we go to the forest and see the strange animal we have determinate (स्विद्धरम्बद्ध knowledge of the semblance, since now both the correlatives are known to us Remembrance is the revival of an impression already received The impression received was the impression of abstract similarity, while the knowledge that we have is the knowledge of actual similarity. This knowledge of actual similarity is thus altogether new

knowledge and not the revival of an old impression. This new knowledge is therefore, not स्मृति and will have to be looked upon as knowledge that is derived through analogy.

The an wer is that spate of this difference it is no other than स्मिति since in other cases we know that from a निर्विकल्पकज्ञान we have a सविकल्पकस्मति Thus when we visit a house we observe that there are some five or six persons in the house When we are asked by any one whether Devadatta was one of the company or no we remember that he was not When we visited the house we marked that some five or six were present and others absent. Here then the actual perception is that others were absent and not that this particular individual was absent. And yet we say that Dovadatta was ab sent Is this new cognition or revival of an old one? Evidently this is revival of an already received impression Thus whereas we had the knowledge of absence in the abstract (निविक्रम्पकाभावनान) and not of this individual or that vet the remembrance of it tales the form Devadatta was absent which is साविकल्पक अभावस्थाति (१ ८ देवदस-प्रतियोगिक-अभावस्मति ।)

संद्वास्त्रिक्चण —etc The third view of Udvotakara and also held by the authors of Terkabhāsha Tarkakaumund and Turkasungraha according to which the resulting judgment is the assertion that the animal perceived bears the name Bos Gavacus

This view resembles the first in that this process of know ledge involves two factors the perception of the strange animal and the remembrance of the words of the forester But the difference is in regard to the resulting judgment which in the present view is the knowledge of the relation of nam and object signified by the name between the word Gaviya and the animal Bos Gavaens

But this according to our author is the result of the know-

ledge imparted by the forester and therefore does not require a separate means of proof

तथा प्रकोशसाम्भागान् etc For when a person is asked how he knows that the stronge animal bears that name he replies that it is known to him through the words of the forester, he does not say that he knows it through analogy or through any other means of knowledge From this the conclusion is inevitable that the knowledge is derived through the words of the forester i e through verbal testimous

अस्य गवय etc. Yet the cognition we have is of the form "This is called a Bos Gavaeus" While the words of the forester were "The Bos Gavaeus is hik a cow," so that the above cognition could not be derived through the words of that person, and therefore we set up comparison as a separate means of knowledge.

vqt atfi—To this the author's answer is this. With reference to a particular animal we make the convention "This is a cow", now when we have the cognition of the form "This bears the name cow," we will have to regard that this cognition is not derived through the knowledge of the original convention but through some other means of knowledge Similarly when the name "cow" is given to another animal of the same species that will require another means of proof, since the original convention was made in reference to a different animal of that species. All this, however, is absurd. We know that although the ultimate cognition takes a different form from the original convention yet that cognition is derived through the original convention and through no other means. Even so in the present case the knowledge of thename of that animal is derived through the works the works of the forester

P 74 লখা ছাত্যানশিয়ানহিপি etc. Just as when a convention is made in regard to an animal there is an implicit understanding between the speaker and the hearer that the name applies to all animals of the same species even so in the present case there is the implication that an animal that resembles a cow bears that particular name

न च प्रस्के—If, however, an objection to thus view is raised on the ground that there can be no connection of name and object signified by the name until the latter is actually perceived we reply that it is not necessary that this connection of name and object requires the perceptive knowledge of the object, for we know that although Shakra is unperceived by us yet we know the connection between the name Shakra and the God Shakra although therefore at the time the forester told us that a Bos Gavaeus is like a cow, the Bos Gavaeus was unperceived by us, yet we could connect the name Gavaya and the animal Bos Gavaeus

सन्नाविरोध etc Here comes a hard nut to crack and we find in what a hopeless quandary our author finds himself in his anxiety to reconcile the view of the Sütrakāra to his own VICW The ingenuity that our author shows simply amuses us and fails to produce any conviction. In Gautama Sutra I. 1.3 (प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रमाणानि) the Sütrakätra has. stated in unequivocal terms that there are four distinct means of proof But our author maintains that Upamana is included under word, even in the view of the Stürakāra, and that we have to seek some deeper motive of the Sūtrakāra in this separate mention or Upamāna He argues from analogy We know that EEFT and हत्वाभास are included under प्रमाण and निप्रहस्थान respectively and yet we find them separately mentioned as independent categories in the first Sutra Does it mean then that they are distinct from Surve and निमहस्यान ? Obviously not They are mentioned separately owing to their importance Similarly Upamana is mentioned by Gautama with some special motives. And it

is this that it serves as an illustration to establish the validity of verbal authority

P 75. THE —The objector then asks If that were really the motive of the Satrakāra, is it not natural to expect Gautama to make use of it in his answer to the polemic of the Buddhas against the validity of verbal authority? This point, however, is not answered by our author But he considers a different objection [For the argument of the Buddha and the defence of Gautama vide commentary under THE 100.

केचिदाह etc Some say that verbal testimony is merely corroboratory of the knowledge that is derived through Perception and inference, and in itself it is not infallible If, however, it is said that veibal testimony is of use where perception and inference fail, that is impossible since knowledge through word pre-supposes the knowledge of the connection of a word as the name and the object as the thing signified by such a name which connection is hard to establish where the object itself is not known either through perception or inference For instance when we say 'fire' the knowledge of fire is already gained by us through perception or inference (as in the case of the inference of fire on the mountain, on observing smoke) and therefore the word 'fire' does not convev any new knowledge but simply corroborates what is previously known to us And secondly the word 'fire' could signify to us a particular object because we know the object and we know the convention that a particular word signifies that object But the word 51% cannot convey any knowledge, since no connection is known to us, as the object itself is unperceived

न न पदेन etc If it be said that the convention is known to us through the word, such a statement is dilemmatic. Ordinarily the knowledge of an object is the cause of the convention on the word, and the knowledge of this convention on a word is the cause of the knowledge of an object through that word. Here however both the knowledge of object and the knowledge of convention depend upon word, which is absurd since it involves a mutual dependence. Thus in this case the knowledge of convention on a word depends upon the knowledge of the object through that word, and the knowledge of object through word depends upon the knowledge of convention on the word, i.e. is cause is the effect of its effect, and an effect is the cause of its cause! (तथा हि प्रेम परां अधिक ति संबंध्यक्षण | 1 संबंधकार | तथा हि प्रेम परां अधिक ति संबंधकार | 1 संबंधकार | तथा हि प्रेम परां अधिक तथा है।

वाक्यांपेस्तु—A sentence cannot establish the relation of name and object signified by such a name, since it communicates the knowledge of the relation between the senses of words signifying known objects

P. 76 বাসিচেবলার্যন্—To refute this view, the Sūtrakāra has enumerated separately Upamāna by way of an illustration. Just as the relation of a name and thing signified by that name is established by a sentence expressing comparison through the semblance of the unknown object (Gavaya) to a familiar object (the cow), even so in the case of objects that are beyond perception and inference, it is possible to establish the relation of name and thing signified by such a name, through some sign or other

A Gavaya is unknown to us, yet through the words of a reliable man, who has pointed out to us that a Gavaya is like a cow, it is possible for us to fashion a Gavaya in our imagination, and this establish the relation of name and thing signified by the name, between Gavaya and the imagined object, even so in the case of the word Indra, it is possible for our imagination to shape a God through some sign or other (that he is thousand-eyed or that he is the leader of the heavenly bost) and thus establish the relation of name and thing signified by that name between the word 'Indra' and the god 'Indra' that our shaping fancy has for us created It cannot, therefore, be said that it is hard to concure of objects that are beyond perception and inference, or that words are meaningless if they signify such objects

परीक्षा तृ—As to the inquiry whether Upamāna is valid or otherwise, our view is that it is made to show that analogy is valid like presumption and that like it, it is included in the means of knowledge and is not distinct from them

In Gautama Sütra 2 1-42 (vide commentary) the view is expressed that Upamāna is not valid and immediately after, this view is shown to be incorrect. But this, our author, says, does not mean that the Sutrakāra regards Upamāna as distinct from other means of knowledge. Does not the Sutrakāra defend presumption as valid against objections? And yet he has distinctly stated that it is included under inference ( गी. स्. २१२)६ सब्दे एतिकानचीन्तरभावाद्वामां अर्थाभीन-सम्बातावात्तान्तरभावाद्यात्रां प्रभाविकान

serainter—But says the objector the Strakfar has expressed the view of some that Upomāna is included under interence, and has refuted the view and shown that Upomāna is distinct from interence (vide commentary) his no doubt is true. The Stitras object to the inclusion of Upomāna under inference but nowhere has the Stitrakāra shown any objections to its inclusion under verbal testimony!

चतुष्ट्वाभिषानम् — Why does then the Sütrakära refer to the Pramanas as four in number? (in भी सू रार्द्भा न चतुर्ष्ट्व etc.) that is because he wants to maintain that there are not five or more means of knowledge For since as shown by us, there are strong reasons to regard Upamäna as included under word, the Stitrakara could not have referred to the Pramanas as four with a view to show that they are not three!

P. 77. जिल्लानिभानम्—If that were true, why does not the Sütrakāra say that in his view there are only three Pramānas?

π | steq—But says our author that is the way with our StitakEra—that in some places he has not taken care to state carefully his own view! Thus in the refutation of the idea of the whole by the alternatives of the whole and the part, the StitakEra has not carefully expressed his view

The reference here is to Gautama Sutra 4-2-7 करनेकटेबावितsave annot exist since the parts cannot reside in it either as a whole or partially The Buddhist opponent asserts that it is not possible to main tain the reality and distinct character of a whole. Thus he asks, does a part reside in the whole in its totality? or. Does it reside in the whole partially? A part does not occupy the whole in its totality because of the difference of their dimensions, and also because in that case it will lose all connection with other parts (If one part occupies the whole as a whole then there will be no space left for the other parts of a whole and hence there will be no mutual connection of parts ) Secondly, it a part occupies the whole only partially, that would mean that the whole itself has parts. There will be therefore the further questions whether these parts of the whole are different from the Avavavas or identical with them? If the latter then it would mean that the Avayavas reside on themselves which is absured, if the former then there would be an ad infinitum regress; for it would be asked, do these parts of the whole reside in the whole in its totality or only partiality? If the first there will be no mutual connection of parts; if the second then the whole again will have parts and there will be the further alternative of the parts being identical with these latter parts or their being separate from

these latter. In this way there would be Anavashhā. Both ways, therefore, the idea of a whole cannot be maintained. The answer given is that a whole is something over and above its parts which stands to it not in a spatial relation but in a unique relation of imberence

अर्थानसर्भि — Presumption is regarded by the Mimāmsakas as a separate means of knowledge. The nature of presmption has in the assumption of a fact to reconcile an apparent monissistency between two equally certain facts, in the stock instance with exercise from the there is a discrepancy between the fatness of the man and his abstaming from food by day, so that since both are true, the discrepancy between them must be an apparent one and is to be reconciled by the presumption that the man takes food by night (पौरानाम्बायुप्तमस्य पात्रि सान्त्र स्वच्यों) The Nyāya on the other hand includes presumption in the purely negative inference, but the Mimāmsā could not accept this vegewince it totally rejected the purely negative form of inference suffering acts. Hence the author says that presumption

आवनामाव etc. Hence the author says that presumption is included in inference since here a fact is assumed by reason of invariable concomitance.

अन्यपानोपपपते etc To say that it is otherwise inconsistent is tantamount to saying that if the fact is granted, it will be all right, and this is no other than invariable concomitance. Thus in the stock instance when it is said रात्रिभोजनमत्तरिण पीन- स्वं नोपपपते it is equal to saying रात्रिभोजनमासि वेत् पीनतमुपपपते । १ ८ यत्र यत्र दिवाधुक्तां ने सति पीनलं तत्र तत्र रात्रिभोजनम् which is clearly अविवासाय.

यत्र सामान्यकारिय etc. To this the opponent would say that in those cases where this relation of invariable connection is not realized to be of a general character, presumption will have to be employed, as for instance, in the case of the totality of causes or in the case of an obstructing circumstance. The

opponent's contention is this, the fatness of Devadatta is a solitary case How therefore is it possible to deduce a general relation of the kind " यत्र यत्र दिवाइभञ्जाने सति पीनत्वं तत्र तत्र रात्रिभोजनम "? A generalization of this kind must be upon a number of such cases Hence so long as similar instances are unknown to us, the only means by which we can reconcile the apparent discrepancy is presumption HEUGITORS is a total ity of causes, every effect requires three kinds of causes सम्बन्धिः असम्बन्धिः and निर्मित्त Thus of a totality of causes some are es and others are sees so that of a particular effect it is not case possible for us to say that there was present the totality of its causes, since some of the causes are unknown to us, in this case therefore we have to presume that since the effect could not have taken place in the absence of all its causes. therefore all causes must be present. Similarly there are various kinds of obstructing circumstances, as for instance. talismans and charms in the case of fire, the absence of such obstructing circumstances is also known through presumption that since the fire could burn therefore there must not have been anything that could prevent fire from burning

तंत्रापि etc Even these do not differ from the purely negative form of inference, the purely negative inference and presumption differ in nothing save the name For the purely negative argument vide commentary page 78

In the stock instance the case of Devadatta was regarded as a solitary case and the Anvaya-vyāpti could not be enumerated for want of a similar instance, yet the Nyāya view holds that even in that case the fact presumed (ग्रीवेनोजना) to reconcile the contradaction between uffers and [विज्ञाजनात] could be arrived at by the purely negative process, it may not be possible to point out a similar case, but it is possible to point to many desami, access, we know so many lean,

haggard beggars and we know that they look so because they are famished they get food neither by day nor by mgbt, so that we can argue बज बज राजियोजन न मबलि तज तब विवार्ड-मुक्तमांव सीत पीनस्वारित न सबलि | and in this manner presumption is no other than the kevila Vyatreks inference

P 78 sarquinter etc. It cannot be said that this is no interence since the positive relation cannot be stated as otherwise the purely positive inference will also have to be regarded as distinct from Anumana since in that case the purely negative relation cannot be shown to exist

बहुत्ससंब्याविषये etc This is equivalence or inclusion where a greater number subsumes a lesser one or where a larger quantity subsumes a smaller quantity of that from a greater number or a larger quantity it is possible to deduce a smaller number or quantity. This is no other than inference

MINITED etc. Non existence, or as it is also termed non apprehension (Anupalabdhi) is accepted by Kumārila as separite, means of proof. Int our author finds place for Abhava under Ágama Anumāna or Pratyaksha according to the nature of the cise.

P 79 Memily etc. The argument adopted by Kumä rilabhatta in favour of his view is that the absence of any thing e g a jar on the ground cannot be the object of direct pere ption which requires an immediate contact with the organ of sense but according to Nyāya the knowledge of the absence of an object is derived through sense perception since such knowledge is a result of the activity of the sense organ ((Refrespirentspiritemer)).

अन्यन्न तहान etc But if it is said that though admittedly there is the activity of the sense yet this activity is directed to the perception of semething else and not the absence of an obejet (the perception of the particular spot of ground in

the present instance and not the absence of a jar) we reply that that is not true.

sandles etc for as in the case of colour so in the present case there is nothing contradictory to the supposition that the activity of the sense can be extended to the perception of the absence as well When we perceive a jar we also perceive its colour., size, generality, etc. Thus the activity of sense is not exhausted in the percention of an object, but can be further extended to the perception of its attributes: even so in the present case the activity of sense gives us the knowledge of the particular spot of ground as also of the attribute of the spot, and Abhava being an attribute of the spot of ground is thus known by sense The commentator has given a fine example to contradict the view that the activity of sense cannot be of use in the perception of Abhava When we formulate the judgment " the flower has no smell " (निर्मान कसम्म ) obviously the activity of the sense of smell could not be directed to the perception of smell as in fact there is no smell, this is therefore plainly a case where the crivity of sense is directed to the perception of Abhava and nothing asla

संबंधभावों etc. As already pointed out the follower of Kumārila would say that the absence of s par could not be the object of direct perception for want of any connection between sense and the abhāva of the par

न। स्पार्श्वरपञ्च etc. The Nyāya answer is, that the reason urged vir the absence of any relation (क्षेषात्रा) is not admissible to both the parties or technically it is व्यवासिक्ष, क्षेषात्राम् does not contradict our view; for even the Mimāriesaks have accepted that क्षेषात्राम does not prevent the cognition of दूर. The school of Kumārila demes inherence, so that the different modes of contact are reduced in his school to simple conjunction (क्षेषा) and identity with what

is in conjunction. The jar is in contact with the eye and hence the knowledge of jar is derived through this connection; the colour of the jar, however, is not in contact with the eye, and yet its knowledge is derived through (\*\*quantique\*\*) its identity with the jar that is in conjunction with the sense. Thus though there is absence of any relation between understand the eye, yet this does not prevent the knowledge of reason through there is no relation between unique and the eye, yet this is no reason why the knowledge of the former be derived through the latter

ervej तारल etc. Just as in the Minimins view (स्पर्ध) the relation of capability is to be inferred from the direct perception of colour etc, even so in our view we have conceived of the relation of तुंचुकालियांचा As already pointed out, since the Miniminsaks of this school rejected the doctrine of inherence, they could not peint out what connection there was between a par and its colour, and therefore they said that in the colour of jar there is the capability of its being perceived by the eye. Just as therefore they have set up this fictious relation of alread between texes and the eye even so there is no reason why the Nyāya view of a संदुष्धfictionard in the colour of jar there is the capability of its being perceived by the eye. Just as therefore they have set up this fictious relation of alread between texes and the eye even so there is no reason why the Nyāya view of a संदुष्धfiction and the colour of the colour of

P. So, that etc. If it is saud that the relation of subject and predicate (or the qualifier and the qualified) is mooncervable in the absence of either contact or inherence, we reply that it is not true, since this relation is established through the qualified cognition. The opponent says that since there is neither contact nor inherence between warms and was the relation of the qualifier and the qualified is moonceivable: the answer is that it is not necessary for this relation that the two objects between which it exists should be in contact or inherence; we have qualified cognitions of the form there are the contact or inherence; we have qualified cognitions of the form there are the contact or inherence.

etc, and yet the person is not in contact with his kine or inherent in them

अनिर्देश्यक्ष्रकृष् etc. Tradition is an assertion which has come from one to another without indication of the source from which it first originated, this however is to be included in Āgana, so also gesture, since it conveys the intentions of a person through the force of conventions of dramaturgy and similar arts.

P 81 मिंद्रमम् etc. A Prameya is one the knowledge of which directly leads to emancipation without being of use for the acquisition of any other kind of knowledge. Thus it is distinguished from the Pramfinas, for the knowledge of the Pramfinas is oncillarly to right knowledge which leads to Moksha, they are, therefore, intermediary means of Moksha, while the knowledge of Prameya is directly instrumental in the attainment of that supreme end

तंषद्विस् —The commentator says that the twelve varieties of Prameya in the Gautana Sütras are reduced to a fourfold division as only in that way its knowledge leads to Moksha —The truth seems to be that in this and the following section our author shows a strong predilection for the Yoga and faith in the doctrings of that school.

तत्र हेयम् etc. What is to be shunned is pain not yet come, since what has been, is past, and what is, is incapable of being avoided, it is only pain not yet come that is to be shunned.

सर्वत्य to 1h बहुबिश्या—the objects are divided into six kinds according as they become the objects of the six senses, similarly cognitions (बुद्धनः) are also divided into six kinds corresponding to the six senses through which they are derived

P 82. Har 3 Graffug of c. Pleasure is pain by close contact

with pain. तस्य विवर्तकम्—The crust of this pain its specularic cause is ignorance desire ment and dement

सह संस्कार-अधिका includes संस्कार or impressions for as the commentator remarks we hear that though in the state of dissolution (pealaya) there is no false knowledge yet afterwards a soul reverts to life again which is rooted in ignorance, the ol vious explanation is their fore that though in pralaya there is no false knowledge yet there are the impressions of false knowledge which become the source of life after pralaya

laise knowledge which become the source of life after pralaya P 83 sarcifasu—The cessation of misery should be absolute so that the soul would not come at any time and in the way in contact with pain.

P 84 বর্ত্তমর্থনিষ্ঠিত et The absolute self is the highest, possessed of all powers not subject to the limitations of Sam săra the omniscient Maheshwar the creator of the whole universe

নথাৰি বিৰাধা etc. The subject under consideration (ধ্রুবাহুক্যা-বিক্সা) must hive in intiligent agent because it wis sought and his now come unterestene hile a protocioloth उप-ক্রিয়ালনাগোল্ডম or the second ruiding उपवर्धभावनांक्या—must that the agent must be intelligent must hive Inon-ledge of the me uns. We are proving that God is the artifact he must know the proper instrumints and muterial to be in d P 88 सामान्यकाली etc.—By the provious regument we have

It is difficiently the the text of the provious rigument we have proved in a general way that every produle the san intelligent ag nt. The argument is perfectly faultless and is such there is no grunsaying it. Then by elimination and by the peculiar character of the work we prove the existing of a supreme agent as for instance, through the poculiar character of a work such as painting we infer that there must be some agent who is far above the common

By the process of elimination we exclude the insensate the agnorant and the embodied from being such an artificier,

hence the creator of the universe is one who is intelligent, omniscent and without body. The commentator has met the usual objection that the syllogism does not prove the result a potter in addition to the knowledge of his material, his desire, and his action must have a body to bring about the result; and so God too must have a body which is contrary to our observation. The commentator has given several arguments and has shown that the real point in question is not the mere possession of body but rather the knowledge of and the power to use instruments to bring about a result which an unembodied being does possess.

P 86 transas etc The lower self is the enjoyer of the fruits of this transcient life

ম্ব জন্ত etc It is to be inferred on the necessity that cognition and such like (s s pleasure, pain, desire, aversion, volition) being products require a substrate, this the body cannot be, nor the senses as we shall show, and therefore the soul is to be regarded as the seat of consciousness and such like qualities.

न नेहिमाणाम् etc The sense organs cannot be the substrate; for in that case, if a sense organ be destroyed we shall not have the recollection of the thing experienced by its aid, this is, however, not true to facts, a blind man does recollect objects seen before he was struck blind

अरुवाद्वभूते etc Experience teaches us that an object perceived by one will not be remembered by another. If it be and that even though one sense-organ is mutilated there are yet other sense-organs and therefore remembrance of an object perceived by the mutilated sense-organ is possible, we reply that this is contrary to experience. The perception of an object and its remembrance must have the same substrate. It is impossible that the eye perceives, and the ear or any other sense-organ remembers! P. 87. WIT UN In the same way—the fact of remembrance goes against the view that consciousness is a mere function of the body, since the body is continually changing from infancy to boyhood and from boyhood to mankood. If the body is the substratum of cognitions, how on this supposition, can a man remember in youth what he saw in his infancy, for his body is completely changed?

vãa—This also disproves the claim that an object known by a prior cognition is remembered by a subsequent cognition since they are related as cause and effect; for even though they are so related, they are yet distinct. Otherwise a son should know the experiences of his father or a disciple those of his Guru! The doctrine of the Buddhists is that there is nothing like soul (Nairstinya) and that cognition is momentary and self-cognizing. We have thus a fleeting series of such cognitions related one to the other as cause and effect, hence the uniformity of our experience. This view, however, as shown above is contradicted by memory.

spride vesti etc. The Buddhist points out that the qualities of the effect are derived from the qualities of the cause as in the instance of the crimson colour, we find that the cotton from that seed also gets that colour, even so since a prior cognition and a subsequent one are related to each other by causal sequence, it is possible that experience gained in a prior cognition is transferred to a subsequent one, and in this way there is nothing contrary in the supposition that a subsequent cognition remembers what is known by a prior cognition

ৰ । বাংলা etc. This, however, is of no avail, since the instance does not prove your case, nor serves to confute the Nyāya standpoint.

अन्त्रभावभावात् etc. There is neither positive nor negative con-

comitance, nor have you shown fallacies like asideha in the Nyāva argument. Here by his usual logical subtlety our author exposes the weakness of the Buddhist argument us-क्राबानुभतं उत्तरक्रानं सारति । कार्यकारणभावापत्रत्वात् । कार्यासे रक्ततःवादिति । In this argument the instance that is given is quite beside the marksince the Anvayavvapti यत्र यत्र कार्यकारणभावः तत्र तत्र स्मरणं । is not illustrated by such an instance, for obviously memory the sadhya in the argument cannot belong to the redness of entton, and thus this is a साध्याविकतः बदाहरणाभास Besides both kinds of vvanti cannot be shown to be valid there is no invariable connection between a causal sequence (कार्यकारण-भाव) and memory or between their negations Similarly the Nyava position प्रवेशद्वधन्यतार्थमत्तरबाद्धने स्वरति ! अनुभवितरन्थ-ल्वात I is not shown to be untenable by means of this famihar instance For the reason अनुस्वितरन्यत्व is not shown to be unreal or to be fallacious in any way

P. 88 न च चारोमंडाप्र tic Nor can the redness of the seed be transferred to its fruit as it cannot be transferred to any other tree, on the theory of absolute destruction. According to the Buddhist view, all objects last for but one moment and are immediately destroyed—the destruction being absolute. When therefore the cution-seed grew to a cotton tree the seed was absolutely destroyed and along with it is redness, so that the cution-fruit cannot be red. Even the law of causality cannot be held since on the theory of absolute destruction a cause is completely destroyed and then only does an effect come into custence, how, therefore, can there be causal continuity between objects which are in no way related to each other?

एते मैच etc Thus the doctrine of momentariness cannot be held The commentator remarks that the word एतेन refers to the argument of the Buddhists बन् सन् तत् सुणिक्स etc, which on grounds of reasoning is shown to be fallacious. for us सर्वे क्ष क्षेत्रं सत्वात । यत सत तत क्षणिकं ब्रधा जलकर -- If

and is the subject of the proposition then clearly enough the reason that is void or Anavadhyasita If by the is meant विवादान्यासितं सबम then since a cloud is sen to last for two moments or more, the instance of a cloud is void of the conclusion (साधाविकल)

weather etc Secondly this doctrine is contradicted by perception also as when a crystal is recognized as the same that one had seen formerly The recognition of the crystal bead as being the same crystal bead will not be possible on the supposition of its momentariness

Pages 88-80 प्रदीपादिष्यिक etc. If it be argued that this recognition is erroneous like the recognition of a lamp-flame as being the same lamp-flame, we reply that even though the recognition of a lamp-flame is erroneous yet that does not prove that the recognition of a crystal-bead also is erroneous, for then it would mean that when any one perception is shown to be erroneous all other perceptions are erroneous which is absurd

A lamp-flame is changing every moment, since as the Naivāvika points out the cause of the lamp-flame the wick and oil, is every moment changing. Thus the recognition that the same lamp is burning for an hour or so is clearly erroneous. But to argue that because one recognition is shown to be erroneous therefore any other recognition is erroneous, is not reasonable

अन-यपगमात-Besides recognition itself is impossible on your theory, since similarity being momentary the very cause of error is wanting. You prove that the recognition of the crystal is erroneous like the recognition of a lamp. But how can you talk of an erroneous recognition? All recognitions rest upon the likeness of two objects, but since likeness itself is momentary how is it possible for you to say that one 'object is like another? Thus even in the instance of a lampflame you cannot talk of an erroneous recognition since the wery root of this error (likeness) is non-existent, save at the risk of deviation from the tenet of your school (generarighterial).

जातमात्रे जन्मतरा etc According to Nyava the fact of instinct confirms the belief in a past birth : how untaught can a newborn child know sucking or joy or pain or fear or crying excent on the supposition that these are reminiscences of a previous birth, and indicate that the child remembers experiences of its past? The self therefore is eternal: the body of man is the fruit of previous merit or dement, and this makes necessary a series of embodiments of the self : for since it is inconceivable that either the body or the merit and demerit are uncaused, we have to grant that here is an endless chain of cause and effect as in the series of seed and shoot (all areas and) The soul therefore is compelled to transmigrate but is one and eternal through all this flux of birth and rebirth Instinct proves that though the body is destroyed yet experiences leave their impressions on the self as impulses and potentialities of our nature

भागिरमध्य etc The all-pervading character of the self is established on these grounds ment and oth r qualities like gravity require conjunction with their substrate before they could be the spring of action in wind and such other objects, and secondly, the Yogin that is possessed of the eight Siddhis, ammā etc is known to occupy countless bodies at one time which is inconceivable except on the all-pervasive character of the self

The gravity of a fruit acts upon a layer of dust on the fruit because the layer is in contact with the fruit; even soa pleasant breeze of wind cannot be caused by the merit of a person except on the assumption that the self of the person. and wind are in contact. According to Nyāya every objectwhich is the source of pain or pleasure to a person becomes soby the ment or dement that inheres in his self. How can these ment and dement which dwell in the self as its attributes act upon an extraneous object? The gravity of a fruit acts upon the fruit and not on any other object; if, however, another object like the layer of dust is in contact with the fruit, then the gravity of the fruit will act upon the layer of dustalso. Similarly the ment and the dement of the self can act upon extraneous objects if the self is in contact with allareality and hence pervasive.

P 90 स चोपासनविधिः etc. The author lays stress uponthe recognised kinds of Yogic practices which destroy pain and actions and lead to Samādhi

P gr বৰ্ণ কান্যাৰ etc Yoga (the practical part of concentration) is self-mortification, self-recitation and abstract meditation on the Lord

हेश्यत् etc The words of the Sūtra are disturbed heredeliberately to suit the context It is for the purpose of extenuating pain and for the attainment of concentration

तत्रोत्माद etc.—Tapas is the power to bear pain of all kind that helps in purging away infatuation and desire and such other evils , pain of all kinds s e the आधिमीतिक, आधिदैविक and the आधासिक.

P 92 समास्त:—In brief, according to Yoga Settra (2-3) there are five kinds of afflictions but our author gives only three kinds and includes the other two in the three that he has given, hence समास्त: vide commentary for details

বৰ্ষা ব্যক্তিবন্দ etc. The following eight are the aids to Yoga: restraint, religious observances, postures, suppression of breath, abstraction, attention, contemplation and meditation.

P. 93. तत्र देवकासम्बद्धाः Restraints are those like harmlessness,

continence, non-stealing which lead to the purification and enlightenment of a person and which have no regard to time or place or condition

Religious observances are peculiar acts that lead to righteousness, and have regard to time and place and circumstance, like going round (a deity) the twilight prayers and holy matterings. Our author diffuse from the author of the Yora Stira for which vide commentary.

श्राणावाम etc. -- Restraint of the breath is the cutting short of of breath and consists of expiration, inspiration and retention.

P 94 Newset-Abstraction consists in withdrawing the mind from all objects that hinder concentration

; भारणा—Fixing the named on a place is attention. On a place is at the circle of the navel or on the orb of the Sun etc.

च्यानम्—Contemplation consists of the concentration of the understanding on the object of contemplation in that place

- HHIM —The same is concentration in which there is knowledge of the bare existence of the object of contemplation without consciousness of its real nature. There is knowledge of the object but without distinction of subject and object.

P 95 त्यानोत्सर्घ -Our author does not seem to be satisfied with the definition in the Yoga-sūtras and gives a different one of his own

प्रयोगित—These ands to Yoga should be practised with great preseverance and with supreme devotion to Maheshwara and with an attitude of complete dispassion induced by the thought that the Brahmaloka and other higher worlds are fraught with vanous missens

कः पुनरंथ मोक्ष etc. Some describe that it is the absolute condition of the self like the absolute condition of effect in dissolu-

tion when all the specific qualities of the self are destroyed: The self has nine specific qualities viz. cognition, pleasure, pain, desire, aversion, volition, merit, demerit, impression (Samskira), there are lost to the soul in that state of release. P 96 388-388: etc Pleasure and pain being invariably

(Samskara), these are not to the soul in that state of release.

P 96 蜀雲海町: etc Pleasure and pain being invariably associated, it is not possible to distinguish the one from the other, and abandon (the latter)

न बुजार्श etc nor do intelligent persons endeavour to secure pleasure and pleasure alone, for experience shows that crotts are directed for the removal of pain such as that caused by a thorn. The author is considering the Vassehika view of Moksha, to the objection that if final release is the state when the self loses its specific attributes all without exception, then it is a state that no body will desire, the Vassehika answer is that it is wrong to suppose that mendesire happiness and happiness alone, men are seen striving to remove pain of all kind.

ingurent etc —No reasonable person will strive for such an end which is a state of unconsciousness as in a swoon. This is the author's view. If Moksha is a state of the self in which there is no consciousness and no joy—then no thinking person will himself seek such a consummation.

दु से सिरि---Nor is the example to the point, as even the removal of pain caused by a thorn is for the enjoyment of pleasure since in the presence of pain no pleasure is possible

pleasure since in the presence of pain no pleasure is possible \$70 etc. The author supports his view that final release is a state of eternal pleasurable consciousness by citing Agama.

P 97 দুক্তিই et If the opponent says that in the above citations the words get and জন্মৰ are to be taken in a secondary sense to mean gramme, that we contend is not right since the literal sense of the words cannot be shown to the incompatible. In the stock instance পাৰ্মিন প্ৰথম we find that wifft cannot be taken in its literal sense and shower we

resort to Upachāra having in view the irascible temper of the person. Thus when the literal sense of words is shown to be unsuitable we construe them in a secondary sense not otherwise.

सुवार्यनर्वो: etc The opponent puts a dilemma: pleasure and its consciousness are the attributes of self in that state of release; are these attributes etrail or non-eternal; if the latter then when they cease to be, a Mukta will come back to mundane existence and therefore Mukti itself will be non-eternal in character; if the former, then since they are eternal, they are present in an uniberated self as in the liberated one and there will thus be scarcely any difference between the state of release and the state of bondage to life

चार्यदेवी: etc The answer is that pleasure and its consciousness are eternal in character, but in Samsāra there are present dement and pain that obstruct the relation of subject and object (विषयविषयिमान) between consciousness and pleasure, in the same way in which a wall obstructs that same relation between the eye and the jar

Just as the knowledge of a jar becomes impossible eventhough the jar and the eye are existing, when they are interposed by a wall so that connection between them is severed, even so though consciousness (the subject) and pleasure (the object) are eternal yet the requisite connection between them is severed by dement and pain etc. and hence there is no consciousness of pleasure in Sampsira. The word Vishaya, Vishayi, are loosely used by our author, thus in the Dystlinta the Vishaya is the jar and the Vishayi is the eye (the instrument of knowledge) while in the case of pleasure and its consciousness or knowledge itself) is the Vishay in The point is that in Sampsira the Vishaya pleasureand the Vishayi consciousness are and telerided and therefore there is no consciousness of heasure. ettere etc. The objector further rasses the question 'the relation of subject and object between Sampredama and Sukha is on your own statement a relation that comes into existence in final liberation; and it is this relation that makes all the difference between Sampstra and Mostha But since this relation is a product (\$676) it is natural to suppose that it may have an end some time or other, so that when this relation of subject and object between Sampsdran and Sukha is lost there will be an end of the state of release and the soul wall again revert to this life of troubled strayings.

न। प्रणेसेन etc The answer is that admittedly this relation is a product; but it is a relation which once produced endures eternally There is no inviersal law that every product has an end, we know that प्रणंसानान is a product and yet it is never destroyed when once produced So that the reason म्हलहन is a discrement reason

সভাব is described as सादिरनन्दः সভাसानावः —that is nonexistence that has a beginning but no end When a jar is broken to jieces this posterior non-existence of the jar comes into existence and this state of posterior non-existence सामाव) of the jar has no end Even so the relation of subject and object between Samvedana and Sukha has no doubt a beginning in Moksha but has no end

बस्तुन्ते सारी etc The Vasseshka persists in contending that the relation of subject and object being a product will persist. This relation is positive and therefore though प्रमास could be pointed out as an exception to the rule सम्बन्ध करनार तर विश्व दिवासियम प्रथम करनार तर विश्व दिवासियम प्रथम करनार कर कार्यास्त्र कर सम्बन्ध करनार कर कार्यास्त्र कर कराया कर कार्यस्त्र कर कराया कर कार्यस्त्र कर कराया कर कार्यस्त्र कार्यस्त्र कर कार्यस्त कर

तदन्तमांव वा etc If, however, this relation of subject and object comes under the first six categories, then such a supposition will render impossible any relation between inherence and such (t e, non-existence) and their knowledge. It is an accepted doctrine of the Syncretist school that all things in the world fall under seven categories the six positive and one negative. The former aheady mentioned are arranged on the principle of Adhara and Adheya, thus the first Drayva can become the sub-trate of all the remaining categories: the second quality is found residing only in Drayva and not on itself or on any of the succeeding categories, similarly the third Activity is found in Dravya and not residing on itself or any of the succeeding, a Generality resides in the first three categories and not on itself or on the succeeding categories, particularity resides in Drayva fin the atoms and the other five eternal substanc -) and not on Samavava which fellows it and Samavava is found in the preceding five categories, and never resides on itself. The rule to be deduced from this is that a category resides on one or more of those categories which are previous to it in the enumeration

and never on the succeeding one and also excepting Dravya never on itself : e a quality never resides on quality, a Generality on Generality, or Samavaya on Samavaya etc.

Now we know that all these categories are knowable; that is they become the Vishaya of knowledge (1984 the Vishaya). Thus the Vishaya-Vishaya relation is a relation which resides on all the six categories. It, therefore, cannot be Dravya, which does not resides in any of the succeeding categories whereas this relation resides on all six, nor can this relation be Guna or Karma or Samaväya or Viśesha for the same reason that all these categories reside on one or more of thoe-that precede and not on those that follow. Nor can this be Samaväya because if it fell under Samaväya then in that case it would not reside on it, but we know that the Vishaya-Vishayi relation resides on Samaväya, sance Samaväya itself becomes the Vishya of the Vishayi-knowledge. Thus this relation does not fall under the six positive categories and hence it is not a Vastio or Bhāva

জহাহি etc The opponent now shifts the point of objection, an object becomes the cause of the act (the act of knowing) through merit and demerit and the knowledge thus produced becomes the subject (Vishayi)

The opponent here shows that the relation of subject and object depends upon Adrista, and therefore is a relation which will last only so long as Adrista exists, and will perish when the latter perishes Adrista is the unseen principle comprising ment and dement which mould man's destury, final release (Moksha) hes in the separation of the self and the body without entering another body, in the absence of ment and dement which would produce a subsequent embodiment In Moksha, therefore, ment and dement cease to be; and consequently also this relation of subject and object so that there will be no consciousness of pleasure in that state of

release but only absolute cessation of pain (दु:खण्वंसमात्र एवं मोझ इति).

न देशकारण etc. If that is the case then the knowledge possessed by God, which is eternal, will have no relation with objects. If an object becomes the Vishaya of knowledge through Adrista then since God has no Adrista it will not be possible that any object will have connection with the knowledge possessed by God, so that God will not have knowledge of objects and God will not be ommiscient which is clearly absurd.

বাদ্যান্ত্ৰকাৰ etc From all this it is clear that spite of its consciousness is, for want of any cause of its destruction, an eternal relation of pane characterised by the eternal consciousness of the destruction, of nam characterised by the eternal consciousness of pleasure



## वोर सेवा मन्दिर

लेसक आचार्य मासवर /

शीर्षक रुपियान्स् ( \ स्वरं